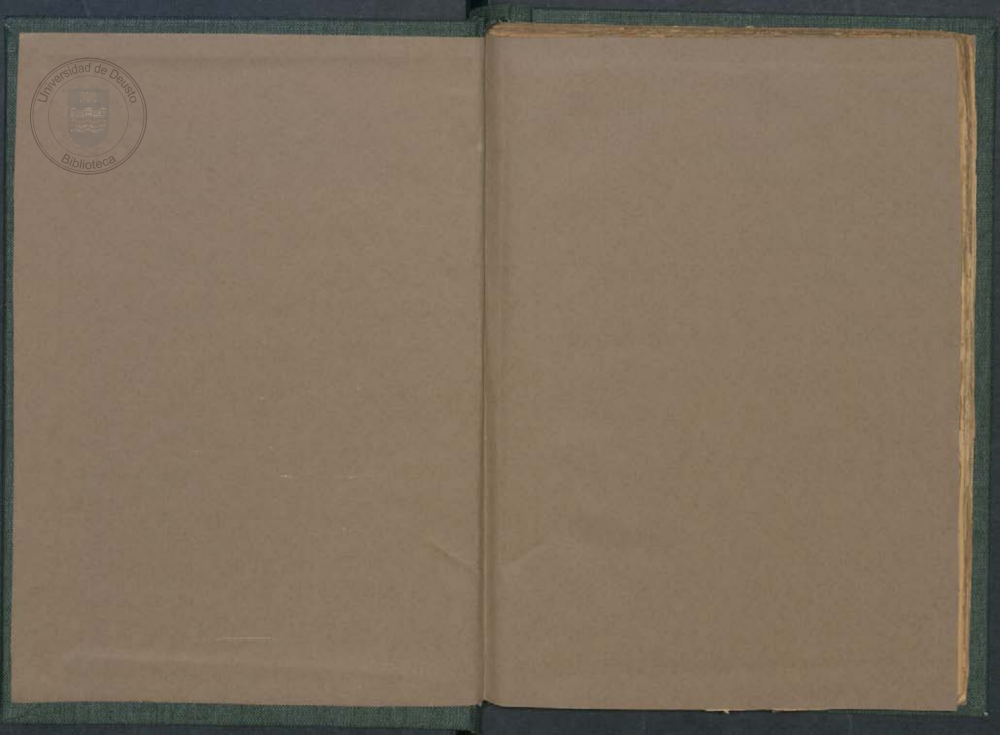


SALPS A CROSS MERRI HOSOH





## BIBLIOTECA CIENTÍFICO-LITERARIA.

FILOSOFIA

DE

LA MUERTE.

ESTUDIO HECHO

EDEREMANUACRITOS DE O JULIAN SARZ DEL MIO

POR.

Manuel Sales y Ferre.

SEVILLA.

Imprenta y Libreria da José G. Fernandez, Génova Si y Amparo 6.



CONDITIONES DE SUSCICION.

1,4 Esta Biblioteca publica, cada mes, un tomo en cuarto menor de 300 à 400 paginas. alternando sus dos secciones; pero sin que se interrumpa nunca la obra comenzada.

2.ª El precio de suscricion es de 30 reales en toda España por trimestres adelantados;

obras sualtas 14 reales tomo.

3,4 Las suscriciones se admiten en la Administracion de esta Biblioteca, Moro 12, ó en casa de los siguientes Corresponsales:

BADAJOZ. -D. Joaquin Romero Morera: Li-

Capiz.-D. José Vides, S. Francisco 28; Libreria.

Chudab-Real. - D. Ramon Clemente y Rublo, Libreria.

Corpona, -D. Manuel Garcia Lovera, Libreria.

HURLVA.-D. Fernando Mendoza, Monas-

LEON. - Sres. Garzo é bijo, Libreria.

Maprin.-D. Victoriano Suarez; Jacometrezo 72, Libreria.

Malaoa. - D. Francisco Moya, Puesta del Mar, Libreria.

Salamanca. - D. Sebastian Cerezo, Libreria. SAN SEBASTIAN. - D. Juan Osés, Libreria.

SEVILLA. - Sres, Hijo de Fé, Sierpes; D. José Campos, Génova; y D. José G. Fernandez, Génova 29.

VALENCIA. - D. Pascual Aguilar, Caballeros l. Libreria.

VITORIA. - D. Bernardo Robles; Libreria. Valladolio,-Libreria del Sr. Nuevo, Ora-105.

## FILOSOFÍA DE LA MUERTE.



# FILOSOFÍA

## DELAMUERTE,

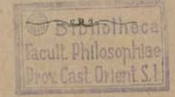
ESTUDIO HECHO SOBRE

MANUSCRITOS DE D. JULIAN SANZ DEL RIO

FOR

MANUEL SALES Y FERRÉ.

26868



SEVILLA.

Imp. y Lib. de José G. Fernandez, Génova 20 y Amparo 6. 1877.



Hs propiedad.

### ADVERTENCIA.

La Testamentaria del Sr. Sanz del Rio me entregó hace algun tiempo un legajo de sus manuscritos señalado con el título de Filosofia de la Muerte, con el encargo de que lo estudiase é hiciese sobre él un trabajo propio si mis ocupaciones y fuerzas me lo permitian, ya que, por lo incompleto, no juzgaba conveniente publicarlo ni autorizar que otros lo publicasen. El manuscrito, en efecto, léjos de ser un trabajo acabado, no podia llamarse siquiera ensayo de estudio sobre la muerte. Contenía varias consideraciones pre-



ciosísimas todas, pero sueltas, no sujetas á un plan general, sin orden y alguna repetida, siendo la mas importante por lo vasto y fundamental de su doctrina la que versaba sobre la comunion de los vivos con los muertos, que sirvió de contestacion à la consulta de un amigo. Pensadas en diferentes tiempos y con varios motivos, ni comprendian todo el asunto, ni formaban juntas cuerpo de doctrina; eran unos cuantos materiales para una obra que quizá tuviera proyectada su autor.

En un principio crei que podria publicar se el manuscrito integro, sin mas que ordenar sus partes, unirlas y aclarar los puntos dudosos con el auxilio de notas, y así lo anuncié en el prospecto de La BIBLIOTECA-CIENTÍ-PICO-LITERARIA; pero no bien puse manos á la obra desisti de aquel intento, que presentaba entre otros el gravísimo defecto del crecido número de notas, cuya estension superaha la del texto, cuando con muchisimo menos sobra para que la lectura de un libro sea dificil sinó imposible, interrumpiéndose á cada paso la atención del lector en daño de la unidad y consecuencia del discurso.

No había otro remedio à este inconveniente que incluir en el texto lo que pensaba decir en notas; y ya en este camino, la ley de la unidad me obligó á estudiar de nuevo los apuntes del Sr. Sanz del Rio para expresarlos à mi manera y segun mi entender, con el fin de dar al pensamiento la debida congruencia y uniformidad al estilo. Tal ha sido mi parte en el presente trabajo.

Consta, pues, este libro del manuscrito de Sanz del Rio, titulado Filosofia de la Muerte; pero arreglado, si vale la palabra, y aumentado considerablemente. Todavia el trabajo no pasa de ser un ensayo, un plan que señala los puntos capitales que se deben considerar sobre la muerte. Por su naturaleza, más que à enseñar concretamente lo que es la muerte. tiende à dar criterio y camino à los que quieran pensar sobre ella. El que no tema la verdad ni rehuse el trabajo para buscarla, lo leera con provecho; los que presuman poseerla 6 pidan se la den definida, en vano pasarán la vista por sus páginas.



## PRÓLOGO.

I.

No esperes, discreto lector, que este libro te revele lo que te ha de suceder en la muerte, lo que serás en la otra vida, y como debes obrar en esta para comunicar con los muertos, á la manera que los tratados de Geografía te dán á conocer países que no has visitado, los de Historia pueblos que no has observado, ni como los de Matemáticas que te povado, ni como los de Matemáticas que te po-



nen á la vista teoremas ya demostrados y problemas ya resueltos, sin otra diligencia de tu parte que atender por más ó ménos tiempo, con mayor 6 menor esfuerzo de entendimiento, à la palabra y discurso, seguro de que allí has de encontrar el objeto que buscas conocer; no, y si eso esperas, te aconsejo como buen amigo que no prosigas su lectura, si no quieres ir à aumentar el número de tantos y tantos como en nuestra pátria hablan, gritan y alborotan contra la filosofía moderna que no entienden, maldiciendo de sus conceptos que tildan de logogrifos, de su lenguaje que ridiculizan con las voces logomaquia, geringonza y otras no menos raras y mal sonantes, sin detenerse à considerar que no es lícito al autor valerse de un estilo contrario à la naturaleza del asunto, y que ofuscados por la presuncion, achacamos con frecuencia á oscuridad del escrito la falta de nuestra vista, sin parar mientes en la injusticia que cometemos.

Este libro es más exigente que los que estás acostumbrado á manejar: te pide que lo leas, que lo estudies, que lo medites con aquel género de atencion que llamamos reflexiva 6 racional, que te permita ver en tu pensamiento la verdad de lo que leas en sus páginas; y entónces, si el libro no te entrega todavía conocimientos definidos, fáciles de aprender y que ya no dan más que pensar, te descubrirá en cambio un secreto de precio infinito, el secreto de leer en el libro vivo de tu conciencia. Pero me dirás ¿acaso no sé yo leer en mi conciencia desde que tengo uso de razon? ¿No me juzgo à mi mismo, no fallo las acciones de los demás de buenas ó malas, de justas ó injustas, por lo que me dice mi conciencia? ¿Ó es que hay otra conciencia que yo no conozco? No, no hay otra conciencia fuera de la que con verdad llamas tuya; pero me temo que no la conoces como se debe conocer. Porque no consiste la conciencia sólo en saberse cada cual de lo que hace, ni en ese sentido, recto sí pero ciego, que nos lleva á aprobar ó reprobar nuestros actos y los de los demás; esta no es más que una parte de nuestra conciencia, y aquí se trata de la conciencia humana una y entera. Y como de la conciencia tomada en este ámplio sentido necesitamos para



entender este libro desde el principio, permiteme que te exponga ántes algunas consiraciones que alejen toda duda sobre el particular, y te ayuden al mismo tiempo, no á conocer propiamente la conciencia, que conocida es de todos desde que alcanzamos el uso de la razon, sino à reconocerla.

II.

Veamos ántes cômo entendemos la conciencia en el comun pensar y vivir; y siendo la conciencia Yo mismo el que soy y me sé, veamos cômo me entiendo Yo, ó nos entendemos nosotros, es decir, Yo en comun de todos, y de consiguiente nos estimamos y respetamos, ya que el hombre solo considera y respeta á si mismo y los otros seres en cuanto los conoce.

Cuando cansado, en el curso ordinario de la vida, de la variedad de relaciones que se suceden sin darse punto de descanso, procuro recogerme en mi y atenderme, bien movido por triste vacío que en mi siento, bien por el deseo de darme cuenta de mis hechos, sólo me entiendo como sujeto de una relacion y estado, el presente determinado en el punto. sin que consiga, por mas que me esfuerze, considerarme libremente como Yo y todo en mi ante las relaciones. Consiste esto en que, obligado como me veo en las necesidades de la vida à seguir continuamente de unas relaciones en otras, (porque la vida se compone todas de relaciones propias y reciprocas de mi mismo à los otros sères, segun son en si, y respectivamente de elles á mi), sólo me atiendo en cada caso motivado por la relacion última y junto con ella; y oraatiendo á que como, paseo, hablo... &; ora á que pienso, siento, estudio... &, y de esta manera paso la vida distraido de relacion en relacion, como viajero que no sabe de donde viene, donde pára, ni adonde va. Así sucede que al atenderme con cualquiera ocasion, me represento à mi mismo como un punto mínimo en medio de infinitas relaciones, que tomo desde un tiempo determinado en adelante en série indefinida, no bajo un todo y unidad de ellas obligadamente; y me



entiendo al paso y sucesivamente segun hallo las relaciones, esto es, como sensible determinado, si pienso relaciones determinadas,
últimas, sensibles: en idea general ó indefinida en mí, si las relaciones son generales ó indefinidas, y siempre como un tercero confuso
con la relacion presente segun ella es dada,
dentro ó fuera, sobre ó bajo, ó independientemente por fuera de los estados y motivos
de la vida de relacion. Nunca me ocupo de mí
libremente, ó si lo hago, no hallo sino un indefinido ser ó entidad que llamo yo tamquam
tabula rasa.

Por esto cuando en momentos dificiles y verdaderamente críticos de la vida, como en el trance de la muerte, en los combates interiores entre la voz de la virtud y el atractivo del vicio, en los conflictos entre el deber moral y el interés ó el placer, ó cuando en estados duraderos y sucesivos de la vida, me busco á mi mismo, ó busco en mi el ser y sujeto de determinadas propiedades y relaciones, nada hallo, ni tomo fuerzas de mi para vivir el instante crítico ó supremo, ó para sostener mi unidad é igualdad en prepara-

cion con el estado duradero de la vida; entónces digo que me olvido de mi, hablo de la debilidad humana, me asaltan terrores do quier vuelvo la vista, busco compañía, apelo á auxilios exteriores y vanos, todo por no saber referirme en dichos estados como debo, racionalmente, esto es, como un todo de razon v ser ante ellos, no como el mero sujeto de la opuesta relacion. No otra causa reconoce el que, cuando en el estado usual y cómodo de la vida pregunto quien tiene relacion y se sostiene en ellas como término propio, y qué de esencial tienen las relaciones dadas, sensibles ó generales, sin lo que ni valen ni se sostienen durablemente, o son y no son, no sepa hallar contestacion propia en el punto, embebido y distraido como estoy de unos estados en otros indefinidamente, y deshabituado de hacer asiento en el ser y el que se reflere, ó en la unidad de mi conciencia.

Pero es evidente que si no conozco quien se refiere en las relaciones y el comercio recíproco de toda la vida, no sabré dirigirme à los otros séres que yó, sin dejar de estar en mi à la vez, en los varios y compuestos aspectos de la vida; no hallaré el primer térmi no del sér en las relaciones, las cuales serán confusas, desiguales, no libres, en vez de claras. ordenadas y determinadas; no podré conocer lo otro propio conmigo en el caso, el ser y objeto que propiamente se refiere à mi en el punto, ni podré medir, con este conocimiento de los respectivos términos, mi conducta con el objeto (1) y el total objeto en si, ó no podré tener voluntad y libertad racional en la vida; pues la relacion, cuyo contenido lo forman los términos referidos, depende de lo que los términos son en si, y de lo que son el uno para el otro respectivamente. La pregunta, por tanto, quién se refiere, es de toda necesidad en el ser racional y en el comercio de la vida; porque es la pregunta del sér en si ante el sujeto en el punto, y ante la nuda correspondencia

- 16 -

de un sujeto en otro segun usamos en la vida, dado que pide conocer el objeto ó lo que es, y conocerlo, tanto en si, cuanto en relacion á mi como á su otro propio término en el compuesto racional de ambos. Mas, como uinguna relacion se sostiene con verdad de tal, sino como esencial ó del ser y segun son en su propiedad los términos extremos, se sigue que, en el término Yo, hemos de dejar por insuficiente el sentido limitado de Sujeto (1) de relacion ó relaciones, tales ó tantas en el punto, determinadas ó generales, con lo otro ó en general con el ser y la esencia.

Luego no consiste sólo la conciencia en saberme de mis estados, de mis hechos, de mis

<sup>(1)</sup> Objeto es todo aquello sobre que puede recaer nuestra atencion, así sères, como propiedades, relaciones y estados; comprende todo lo que existe ó puede existir, lo superior y supremo como lo inferior é infimo, desde el grano de arena hasta el sér absoluto.

<sup>(1)</sup> La palabra sejeto liene dos significados, uno real, otro histórico. En sentido real, el sujeto es el ser mismo considerado en órden à sus propiedades, relaciones y estados; en sentido histórico, el sujetono es, sino que hace, dividido del ser se convierte en una especie de fuerza indisciplinada y arbitraria que presume hacerto todo hasta la razon y Dios, è intenta imponer sus conceptos por la fuerza.



relaciones, individuales como generales; esto no es mas que la parte temporal de mi conciencia, sobre la que está la conciencia una y entera de la razon. Estudiemos, pues, la conciencia racional que espresamos en el término Yo.

## INTRODUCCION.

LA CONCIENCIA.

1

### EL CONOCIMIENTO YO.

PREGUNTA. ¿Tengo conocimiento de mi como Yo puramente?

REPUESTA. Si.

P. ¿Quién conoce esto, ó quién me conoce propia y esencialmente?

R. Yo.

P. ¿Quién es el conocido en esto, y conocido inmediato?

R. Yo igualmente; pues yo, digo, me co-



nozco, esto es, yo el que conozco soy el mismo conocido.

P. ¿Con qué verdad me conozco Yo?

R. Con la del mismo conocido y la propia del que conoce, ó con la de mi conciencia, no siendo aquí el que conoce distinto del conocido, sino uno y el mismo.

P. Por que medio me conozco Ye?

R. Por mí mismo; pues si me conociese por medio de otro, no me conocería esencial è inmediatamente como digo.

P. ¿Cómo qué me conozco Yo?

R. Como el que soy; porque de lo contrario, no me conocería como algo, y nada en realidad diría diciendo Yo. Conociêndome como
el que no soy, es decir, negando el sér de mí,
tambien me conozco Yo, y me conozco verdaderamente como el conocido, ó como sér; luego siempre me conozco como el que soy, aun
conociéndome en negacion, ó negandome ahora ó luego, en esto ó aquello, no absolutamente y siempre, lo que no tendría sentido. La
negacion es una relacion que niega el un termino del otro, relativamente, pero no niega,
antes afirma, el sér de los términos, por lo

mismo que niega de cada uno el sér del otro. Quitese todo valor á los términos, y desaparece la negacion.

P. ¿De qué, ó de donde traigo este término Sér, que añado aquí?

R. El término en sí lo pienso puramente y supongo, pero no lo conozco absolutamente por solo pensarlo, porque Yo no soy el ser de que hablo. Yo sólo conozco aqui, absolutamente, el sér que Yo soy, ó el sér como Yo; respecto del ser en sí, no hago más que pensarlo ó teneridea de él.

P. ¿Me conozco en este término Yo como éste, es decir, como individuo, el ahora determinado en este último estado, á distincion de los restantes indivíduos, y de mi mismo constituido en otros estados ántes y después del presente?

R. No, sino que el término puro Yo dice, absolutamente, Yo el que soy como Yomismo. Tampoco niega que me conozca como éste ahora, dado que Yo, el que soy absolutamente, el mismo soy también determinadamente, cuando hablando de mi digo yó-éste en el punto ó en el presente estado, ahora mismo. Pero



no necesito atender á esto para estar en mi puro conocimiento ó en mi conciencia, que es lo atendido aquí.

P. ¿Me conozco Yo de puro pensamiento ó idea ahora?

R. Tampoco añade este sentido el conocimiento Yo atendido aquí; porque siendo el puro pensar menos, de mênos cualidad, que el conocer, y conociéndome Yo ahora, verdaderamente, no necesito estar ántes en mi pensamiento para venir de él á mi conocimiento; tanto más que pensando en mí, sé yá de quién hablo, ó pienso en mí como el que me conozco y el mismo conocido absolutamente.

No es esto decir que Yo no piense ahora en mí, ó no tenga idea de mí, sin la que nun ca estoy; solo afirmo que el conocimiento absoluto Yo es distinto del puro pensamiento ó idea de mí.

P. ¿Me conozco Yo en este punto como espiritu ó como cuerpo?

R. Estando Yoahora en conocimiento de unidad como el que conozco y conocido ante todo, no puedo hacer consistir mi conciencia primeramente en uno ú otro de estos términos ni en ambos juntos; sino en el mismo Yo y de mi, el que soy antes de toda distinción y conocimiento de distinción en mi. Quizá pueda decir de mi más adelante que soy espíritu, cuerpo y espíritu con cuerpo distinta y compuestamente, segun entienda estos términos; pero será à condición de estar ántes en la unidad sin la que, no siendo posible la distinción, caería en división y contrariedad de mi mismo, en que de niuguna manera podria conocer de que sér y unidad propia hablo, ó con qué conciencia me sé determinadamente, al afirmar de mí el espíritu y el cuerpo como partes distintas.

P. ¿Tengo conciencia en este têrmino Yo de mi pensamiento?

R. Sin duda, siendo Yo el que pienso y sabido de ello como digo; pero entiéndase esto del pensar en general, no del pensar en todo su concepto, porque Yo no soy el pensar mismo; si lo fuera, contendria en mi todo el pensar con todo lo pensado, y estaria en el conocimiento de todo lo que pensase, lo cual no sucede.



Yo conozco ciertamente mi pensamiento y el estado de él en relacion con lo pensado, como conozco igualmente todo mi contenido, mis partes, propiedades y relaciones, no tales o tantas, unas mas que otras, sino todas y por igual las que pienso del Ser y ahora del sér cónscio como Yo ordenadamente; pero todas estas cosas las conozco de mí en cuanto soy y me sé ante todo como Yo y el que las tengo, que es lo aquí considerado. Conozco, además, mis partes, propiedades y relaciones on la misma ley con que me conozco à mi hora, es decir, como esenciales 6 del sér; de londe se sigue que Yo no soy el principio ó fundamento de mis partes, propiedades y relaciones por sólo tenerlas ó saberme de ellas propiamente, como no soy el principio ó fundamento del sér absolutamente por sólo que lo plense y suponga aqui.

En suma, Yo soy ciertamente el mismo que el que pienso el ser y las propiedades, partes y relaciones como esenciales; pero no soy, ni el termino Yo lo dice, el que las fundo, como tampoco fundo el ser absolutamente ni el principio.

Solo resta, pues, seguir mi conocimiento, que aquí empieza, por mis partes, propiedades y relaciones, en el órden con que las supongo en si y como esenciales ó del sér.

P. ¿Qué órden es este?

R. Simple y claro. Primeramente pienso en el sér la unidad, luego la distincion, por último, la distincion en la unidad. Despues, hallo en el sér el todo y las determinaciones, que se suceden una tras otra en forma de tiempo, y por su contenido se refleren al todo como à su fundamento. Seguidamente, pienso el ser en la potencia, en la actividad, el fin, el bien, la vida, y en las actividades determinadas que llamo pensamiento, sentimiento y voluntad. Pienso, en fin, el todo junto con las partes sistemáticamente, en unidad de sí con su contenido.

P. ¿No ocurre en este plan hablar de lo otro que conozco independientemente de mi?

R. No lo necesito conocer para estar en mi conciencia.

P. Segun este plan ¿en cuántas partes se divide el estudio de la conciencia?

R. En dos: la primera trata de la uni-



dad; la segunda, de la distincion, subdividiéndose en tantas secciones cuantas son sus partes.

Basta con lo dicho para entrar desde luego en el estudio de la conciencia?

R. No, fâltanos todavía señalar el principio y el criterio de nuestro conocimiento. II.

# PRINCIPIO Y CRITERIO DEL CONOCIMIENTO DE MI CONCIENCIA.

CARRIED THE STREET

P. ¿Qué se entiende por principio de conocimiento?

R. Un todo de conocimiento, evidente por si, y fundamento de la verdad de los conocimientos particulares que contiene.

P. ¿Cuál es el principio del conocimiento de mi ó de mi conciencia?

R. El conocimiento Yo. Es evidente, porque en él se dá el que conoce, lo conocido y la relacion, y todo en esencial unidad; es absoluto, pues me conozco Yo mismo sin dependencia de ningun otro conocimiento; es todo y fundamento, porque todos los restantes co nocimientos de mi, de mis partes, propiedades, relaciones, están contenidos en este primero y dependen de él.



P. ¿El conocimiento Yo es absoluto de ser, y principio, por tanto, de todo conocer?

R. Absoluto del sèr en sí, no; absoluto del sèr como Yo, sí; no es, por tanto, principio de todo conocer, sino sólo principio de mi conocimiento ó del conocer de mí.

P. ¿Qué se entiende por criterio de conocimiento?

R. Un conocimiento total, que dá direc cion, ley y medida à los conocimientos particulares. El criterio es el principio mismo considerado en distincion de su contenido.

P. ¿Cual es el criterio del conocimiento de mi conciencia?

R. El conocimiento Yo. Todo lo que quiera y de cualquier modo sabido de mi, ha de entrar con verdad inmediata en la unidad del propio conocimiento 6 de la conciencia, siendo mi ley aqui conocer todo lo particular de mi con la misma verdad con que me conozco Yô. La fórmula es, conozco todo lo mio como Yô; estoy tan cierto de todas mis cosas como de mi.

P. ¿Todo conocimiento científico tiene principio y criterio?

R. Sin ellos no hay conocimiento posible, teniendo presente, además, que el principio del ser en si como conocido es tambien el principio de conocer, no habiendo conocimiento fuera del sér en tal propiedad. Por esto pedimos que nuestro conocimiento no se divida ni separe del sér, que sea conocimiento con cosa.

P. ¿Es importante conocer mi conciencia?

R. Mas que importante, es el deber primero de todo hombre. Todos estamos obligados á conducirnos conforme á la naturaleza racional que Dios nos ha dado, á saber las cosas que pensamos y porque las pensamos, lo que hacemos y porque lo hacemos, á guardar en nuestras relaciones la debida consideracion à todos los seres: pero mal podremos guiarnos por la voz de la razon, si no la conocemos; mal podremos saber lo que pensamos y hacemos, si no conocemos al sér que piensa y que hace; mal podremos sostener relaciones esenciales y verdaderas con las demas cosas, si no estamos en nuestro propio ser y verdad. Por esto el hombre que vive fuera de su conciencia, anda como expatriado errante por el mundo



sin guía, sin ley y sin destino, siguiendo servilmente el rumbo que le trazan las relaciones exteriores; sus pensamientos, sus obras, no son mas que sombras; su vida, un sueño; êl mismo, un fastasma que tiene todas las apariencias de hombre, pero que no es hombre.

III.

#### PRIMERA PARTE DE LA CONCIENCIA.

- P. ¿De qué trata la primera parte de la conciencia?
  - R. De mi en unidad.
- P. ¿Y qué soy Yo en unidad, ó en qué propiedades, y propiedades reales, me conozco totalmente?
- R. En mi propio principio y criterio hallo que Yo soy uno, el mismo y todo como el que soy, ó que soy sér de unidad, de propiedad y de totalidad, como el que soy y me doy en tales esencias.
  - P. ¿Qué significa Yo soy uno?
- R. Que Yo soy con toda mi esencia de una cualidad, ó que soy con mi contenido de una vez como Yo.
  - P. ¿Qué quiere decir Yo soy el mismo?



R. Que sostengo mi unidad por todo el contenido de mi esencia, ó que soy igualmente uno en todas mis relaciones con mis partes, propiedades y estados; pues la propiedad no es otra cosa que la unidad sostenida.

P. ¿Qué entendemos diciendo Yosoy todo?

R. Que no soy simple ó elementalmente uno, sino esencialmente, con todo lo contenido de mis partes y relaciones; pues opuestamente à la propiedad, la totalidad es la unidad desenvuelta.

P. ¿Estas propiedades son comunes à todos los séres?

R. Aquí hablo de ellas sólo en cuanto las conozco de mi, como mias, y con el valor que en mi tienen; pero, además, las pienso en idea como propiedades del sér y esencia que absolutamente supongo fuera de mi, y las aplico á todos los seres con el mismo valor con que me las atribuyo en mi testimonio. Mas de esto no tratamos ahora.

P. ¿Qué adelanto yo con conocer estas propiedades de mí?

R. Adelanto un conocimiento real, no solo general 6 formal; porque tales propieda-

des dicen lo que Yo soy, así en mi contenido como en mis relaciones

P. ¿En qué se distingue este conocimiento de mis propiedades del conocimiento Yo?

R. En qué el conocimient o Yo dice pura y simplemente Yo; al paso que este conocimiento dice que Yo tengo estas propiedades y me muestro en ellas con mi verdad.



IV.

### SEGUNDA PARTE DE LA CONCIENCIA.

P. ¿De qué trata la segunda parte de mi conciencia?

R. De lo que Yo soy en distincion, lo cual puedo ya considerar una vez averiguado lo que soy en unidad.

P. ¿Y que hallo Yo considerándome en mi distincion ó contenido?

R. Atendiéndome, hallo que yo, en distincion, soy, por una parte, Yo mismo y sabido de propia conciencia, en lo cual me llamo espíritu: de otra, soy Yo todo y no propiamente sabido, y en lo tanto me llamo cuerpo, el que, opuestamente á mi espíritu, hallo como lo otre que yo mismo, pero conjunto conmigo.

P. ¿Segun esto, qué puedo decir que es mi espíritu? R. Miespiritu es yo mismo en cuanto soy todo propio de mi y sabido de propia conciencia. El modo de ser del espiritu es la propiedad.

P. 3Qué puedo decir que es mi cuerpo? .

R. Micuerpo es tambien Yo, pero en cuanto soy todo solidario de mí y á este modo sa bido. La característica del cuerpo es la totatidad.

P. ¿No parece desprenderse de lo dicho que Yo soy igualmente cu rpo que espíritu?

R. Asi es en verdad. En la unidad de mi conciencia, hallo el cuerpo y el espíritu como partes igualmente esenciales de mi ser, sin que la una sea superior ó primera, la otra segunda ó inferior; en la distincion de mi conciencia, hallo mi cuerpo como la otra parte que mi espíritu ó que Ya mismo, pero unida esencialmente conmigo al modo corporal, como tambien yo, espíritu, me uno esencialmente con ella al modo espíritual, y en esta union esencial de ambas mis partes en mi, en la unidad de mi conciencia, soy y me llamo hombre.

P. ¿Cómo conozco mi espíritu?



- R. Inmediatamente.
- P. ¿Como conozco mi cuerpo?
- R. Que tengo cuerpo lo sé por conocimiento inmediato, é inmediatamente tambien conozco su modo total y propio de ser; mas lo particular y determinado de mi cuerpo lo conozco mediante los sentidos del mismo.
- P. Segun esto, ¿en cuantas secciones se divide la segunda parte de la conciencia?
- R. En dos: una que trata del cuerpo, otra del espiritu.

- 37 -

V.

### PRIMERA SECCION.

COMO CONOZCO MI CUERPO Y LO SENSIBLE
NATURAL.

- P. ¿Qué estudia determinadamente la Primera sección de la segunda parte de mi conciencia?
- R. El conocimiento de mi cuerpo, es decir, cómo conozco propia y verdaderamente mi cuerpo.
- P. ¿Cómo debo yo atender á mi cuerpo para conocerlo?
- R. No simplemente como à lo puro otro que mi espiritu, en cuyo caso caeria en division de mi y me seria imposible conocerlo, porquo de mi espiritu à mi cuerpo directamente no hay medio ni camino; sino como à la otra parte que mi espiritu en la unidad de



mi conciencia y razon, y tal como dentro de esta unidad se dá á conocer propia y determinadamente en la distincion hallada del espíritu; pues, aunque estamos ahora considerando la distincion, no la consideramos ni podemos considerarla fuera de la unidad donde no existe.

P. ¿Cómo conozco yo mi cuerpo?

R. Como él mismo se da a conocer inmeliatamente por sus sentidos momento tras comento, y en cuanto yo atiendo a los estaos de estos sentidos.

P. ¿Cómo se verifica esto?

R. El cuerpo, dentro de su todo la Naturaleza, sostiene, al modo natural, relaciones con sus partes, propiedades y estados, en las que recibe en si lo particular que es, dándose por sentido de todo. Esta facultad de referirse el cuerpo consigo mismo dándose por sentido de todo su contenido, se llama sentido y sentidos; las partes que son el asiento de esta tacultad, órganos de los sentidos, y los hechos de relacion, sensaciones. Las sensaciones son siempre verdaderas, á condicion de que los órganos de los sentidos estén sanos y

bien dispuestos, el objeto colocado à distancia proporcionada, y el medio natural, como luz, aire... &, convenientemente graduado. De esta manera el cuerpo se da à conocer inmediatamente al espíritu.

Esto cumplido por parte del cuerpo, el espiritu, todo él, con todas sus facultades de razon, entendimiento, fantasia y memoria, atiende al estado de los sentidos, y á la vez que por la fantasía se apropia los datos del sentido, los reune todos interior mente y forma una imágen adecuada á lo testificado en los sentidos; por el entendimiento y memoria saca notas en algun todo generally generalizacion libre, y por la razon concibe el objeto en alguna unidad de ser como parte y contenido de ella y con la referencia al estado presente del sentido, ó lo concibe en un todo de razon de lo sensible dado, en el todo que llamamos Naturaleza y, en gradual razon de la Naturaleza, en el sér y realidad bajo tal concepto determinado.

Observemos, por via de ejemplo, lo que pasa en el hecho de ver yo mi mano. El cuerpo sólo me dá la imágen de mi mano en el ojo. Yo, como espíritu, atiendo con todos mis



poderes á este estado del sentido corporal, y con los conceptos de mi razon, que llevo siempre conmigo sabidos, ya totales, como los de ser, todo y parte, causa y efecto ... &, ya naurales, como los de materia y forma, espacio y movimiento... &, ya de otros órdenes, saco notas y digo: la mana es ser, es parte de mi cuerpo, ò bien, la mano es material, ocupa espacio, se mueve à està quieta, y à la vez que estoy sacando estas notas, formo en mi fantasia un objeto conforme á estos datos que tomo del sentido, y concibo en mirazon la mano en el todo del cuerpo dentro del todo Naturaleza y de la absoluta realidad. Tambien hago discursos, por ejemplo, todo fecto supone una causa; el estado presente 'el sentido corporal es un efecto; luego eceiso un objeto exterior que lo haya causado; on virtud de este discurso, proyecto hácia fuera la imágen de mi fantasía en aquella direceion y á la distancia que me indican las notas mismas del sentido, como la magnitud do la imagen, la intensidad de la luz, limmeza de contornos ... &. ayudandome en todo esto de los demás sentidos y de mi experien-

cia. De esta manera formo el conocimiento sensible de mi mano por el sentido de la vista.

P. ¿Luego Yo no veo la mano misma de mi cuerpo, sino sólo la imágen de ella en mi fantasia?

R. Cierto, pero imágen que formo con sujecion al estado del sentido.

P. Pues la razon comun no lo cree así?

R. Porque la razon comun no distingué en el conocimiento el sujeto del objeto, antes los confunde.

P. Entônces, ¿cômo sé que la mano que conozco es verdaderamente la de mi cuerpo?

R. Estando seguro, primero, de que en la sensacion se cumplen todos los requisitos concernientes al órgano del sentido, al objeto y al medio natural; segundo, de que yo interpreto fielmente el estado del sentido. Por faltar aquellas condiciones incurrimos á veces en error, presumiendo ver un hombre donde solo hay un madero ó una piedra; por no atenernos al dato del sentido caemos en alucinaciones, como nos sucede en los estados de miedo, en que vemos levantarse los muertos, ó poblamos de seres fantásticos los lugares



donde el viento ha producido algun ruido.

P. ¿Pero, por lo visto, en este género de conocimientos el espíritu pone de si más que el cuerpo?

R. Cada cual pone su parte igualmente necesaria; el sentido corporal pone lo que podemos llamar elementos, como luz, color, superficie... &; el espíritu pone conceptos, juicios, discursos y construye la imágen en la fantasía.

P. ¿Y cómo sabemos que esos conceptos, juicios, discursos é imagen convienen con el objeto causante del estado del sentido?

R. Porque no por ser totales, dejan de ser tambien reales, y del mismo ser y reali dad que el objeto, lo cual sabemos por testimonio de la razon misma.

P. ¿Formo de la misma manera todos los conocimientos de este género?

R. Todos, sin excepcion, los formo segun estas bases.

P. Tiene algun nombre especial este órden de conocimiento?

R. Suele llamarse conocimiento sensible natural.

P. ¿Y no conozco por esta fuente otras cosas, además de las partes de mi cuerpo?

R. Si. El conocimiento sensible tiene una esfera muy estensa. Comprende:

 Lo determinado de mi cuerpo, como hemos visto.

2.º Los otros cuerpos naturales que, puestos en comercio con el mio, recibo, en su propiedad, por la misma fuente del sentido en mi unidad de conciencia y razón.

3.º Los otros espíritus, sujetos de sus respectivos cuerpos, y que conozco en cuanto se manificatan en sus cuerpos de manera semejante á como yo me muestro en el mio en correspondencia voluntaria con ellos, y los recibo en la verdad de mi conciencia, contemporáneamente, esto es, en una efectividad comun de la experiencia presente.

Tal es la esfera del conocimiento sensible natural.

VI.

SEGUNDA SECCION.

DEL ESPÍRITU.

EL MUDAR, EL FUNDAMENTO, LA POTENCIA, LA ACTIVIDAD Y LA VIDA.

P. ¿Qué estudia la segunda seccion de la segunda parte de la conciencia?

R. El espiritu, segun el órden de razon de sus partes, propiedades y relaciones.

P. ¿Cuál es, en este órden de razon, la primera propiedad que descubro en mi espíritu?

R. Siempre que atiendo á mi interior, me hallo, ante todo, mudando, esto es, pasando de un estado determinado á otro y otro tambien determinados y así indefinidamente, y esto segun la ley formal del *ântes* 

y del después, ó en forma de tiempo. Advierto, en seguida, que Yo el que mudo y tengo conciencia de mis mudanzas, soy y quedo el mismo en todas, y entónces, opuestamente á que mudo, veo al mismo tiempo que no mudo, que duro, que permanezco el mismo, y permanezco segun la ley de ser Yo todo presente siempre á mi mismo, ó en forma de eternidad.

P. Siendo el mudar lo contrario del permanecer, el tiempo lo contrario de la eternidad, ¿no incurro en contradiccion al decir que mudo y que permanezco, que soy temporal y eterno juntamente?

R. No; pues si bien mudo Yo mismo y en todas mis propiedades y Yo mismo y en todas mis propiedades permanezco, entiendo que sólo muda en mi la determinacion última sensible de mis estados, todo lo demás permanece. Salvo la última individualidad de mis estados, yo soy siempre el mismo; mis propiedades, más ó menos desarrolladas, son siempre las mismas; hasta la propiedad misma del mudar no muda, porque siempre mudo de la misma manera, ni aun el tiempo muda, sino



que permanece como la forma igual de mis mudanzas, en cuyo sentido se dice bien la eternidad del tiempo.

P. ¿Pero no me divido en dos séres al decir, de un lado, que mudo, de otro, que permanezco?

R. Dividirme, no; distinguirme, si. El mudar y el permanecer son términos interiores de mi ser, lo que confesamos todos en las tan comunes frases: ¿quién muda? Yo. ¿quién permanece? Yo mismo; y léjos de romper mi unidad, la afirman, uniendose y componiêndose en ella sin perder su oposicion, en lo que se funda el decir que lo permanente muda, y lo mudante permanece.

P. Atendiendo ahora en mis estados á lo mismo que muda, es decir, no ya á la sucesion de uno á otro y cada uno distinto del anterior y del siguiente, en lo cual digo que mudo; sino á su contenido; ¿que nueva propiedad descubro en mi?

R. La propiedad del fundamento. Yo mismo y todo, considerândome en relacion à mis estados como lo particular de mi ser, hallo que yo soy quien los doy, los contengo y los determino; los doy, es decir, son mios, de mi propio ser; los contengo, esto es, están dentro de mi, en mi interioridad, no pudiendo estar fuera de mi, porque son partes integrantes de mi ser; los determino, á saber, que los efectuo conforme al que soy, ó que están dados de conformidad con la ley de mi ser. Fundamento llamo á esta relacion toda interior mia, en la que yo soy el fundante, y yo mismo soy el fundado.

P. ¿Fundo yo mis propiedades?

R. Sólo fundo lo que muda en mi, la determinación última, sensible, de mis estados.

P. ¿Es lo mismo fondamento que causa?

R. No. En mi relacion de fundamento distingo tres relaciones, la de dar, la de contener y la de determinar; en cuanto doy mis estados, entiendo que los creo; en cuanto los contengo, soy la razon suficiente de ellos; en cuanto los determino, me llamo causa. Luego la causa es respecto al fundamento lo que la parte respecto al todo; es frecuente, sin embargo, emplear estos términos indistintamente el uno por el otro.



P. Observo que si Yo soy el fundamento de mis estados, en cuya razon digo que los doy, los contengo y los determino, ¿no se sigue que mis estados están contenidos en mí aun ántes de fundarlos?

R. Lo están en efecto, pero no determinadamente, sino virtual ó potencialmente, esto es, en posibilidad de ser determinados. Aqui descubro en mi otra propiedad, la posibilidad, que consiste en la cualidad de ser, de parte de mi esencia eterna, determinable en particulares y mudables estados.

P. ¿No se agota mi posibilidad con el número de mis estados?

R. De ninguna manera. Yo me hallo igualmente posible antes como despues de tantos ó cuantos hasta de infinitos estados; pues en cada estado me hallo siempre, si sé atenderme, con infinita posibilidad, es decir, determinable todavía en un número infinito de estados.

P. ¿Significa lo mismo posibilidad que potencia?

R. No. La posibilidad significa mi pura determinabilidad en estados; la potencia significa mi determinabilidad en cuanto ha de ser hecha efectiva por mi en algun tiempo. Ambas expresan el mismo concepto, que es mi determinabilidad; ambas tienen la misma esfera de estension, pues yo puedo toda mi esencia posible; pero se diferencian en que la posibilidad expresa mi determinabilidad absolutamente, la potencia, relativamente, en relacion a mi que he de bacerla efectiva.

P. ¿Luego yo hago efectivos en mi mis estados determinables?

R. Yo mismo, y en esta razon me llamo activo, y me atribuyo la propiedad de la actividad.

P. ¿Cómo me explico en esta propiedad?

R. Soy y me llamo activo en cuanto efectúo, esto es, reduzco à hecho y efecto, mis estados posibles. En esta propiedad hallo:

1.º Que yo soy activo por naturaleza, y de consiguiente, soy activo siempre en el tiempo, como de hecho nos hallamos siempre en alguna actividad, notêmoslo é no;

2.º Que yo mismo, en la unidad de mi conciencia, soy el efecto y lo efectivo inmediato



de razon, hallandome siempre en efecto de mi actividad, como me hallo en todo tiempo activo. Aunque cause estrañeza la frase, puedo decir, tratándose de mi actividad interior, que me hago à mi mismo, es decir, que yo mismo el que hago, soy tambien el hecho. Y esto es verdad aun de mi actividad de relacion con lo otro, donde el primeramente hecho soy yo mismo, bien que en relacion à lo otro. Ej.: cuando conozco una mesa, una silla... &., yo soy el conocido primeramente;

3.° Que Yo soy activo en relacion con lo esencial, lo por hacer, cuya relacion sostengo por todo el contenido de la accion cada vez, con lo que mi actividad vale en si y vale en el punto;

4.º Que esto esencial, como el objeto á que mi actividad tiende para reducirlo á efecto, se llama fin;

5.º Que siendo yo activo por naturaleza y en todo tiempo, ó siendo activo en unidad de actividad ántes que en actividades varias, segun el órden de razon, soy activo siempre en todo mi fin de razon, infinito en sí, antes de serlo en tantos ó cuantos fines particulares.

P. ¿Cómo me refiero yo, en la unidad de mi ser, de mi posibilidad, ó infinita determinabilidad, á mi actividad en el punto y efecto?

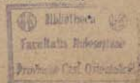
R. Me reflero gradualmente, por los siguientes grados esenciales:

1.º La falta ó carencia en cada acto, ó actividad determinada, de lo restaute posible igualmente en mt y mi racionalidad, Ejemplo: cuando estudio, noto en cada pensamiento determinado la falta de otros peusamientos posibles;

2.º Esta falta ó carencia notada en cada acto, despierta al punto en mi la llamada tendencia à ulterior y superior actividad en la idea de toda ella en el fin de razon. Ejemplo: al advertir en cada pensamiento concreto la falta de otros posibles, propendo à pensar de nuevo bajo la idea de todo mi pensamiento;

3.º Esta tendencia, sostenida bajo los términos antedichos en mi conciencia, se determina dentro de la posibilidad hasta su último estado, y nace el llamado impulso ó impulsos.

Con esto la actividad racional conscia, en la general espontánea actividad de la vida y en medio de las relaciones, se determina en el



- 52 -

efecto ó en el hecho, en conformidad con la idea; en conformidad con toda mi anterior actividad de la vida, y en conformidad tambien con todas las relaciones semejantes dadas que l'amamos circunstancias. A esta ac tividad determinada conformemente en todas estas relaciones, la llamamos, no solamente buena, sino tambien oportuna; y como la natural y propia del ser humano, estamos obligados todos á alcanzarla. Entónces nos contemplamos dichosos en posesion de nuestra propia actividad y efectividad racional; entônces somos verdaderamente libres, con libertad racional y sistemática en el fin, sostenida con igualdad por toda la vida y en cada acto y momento de la vida; no libres con la arbitrariedad ó presuncion del sujeto, que se ha dado en llamar libre alvedrio.

P. Siendo en estos grados uno, el mismo y todo el fin de la actividad en la razon, ¿no me refiero tambien en ellos al fin en sí?

R. Si por cierto; me refiero al fin en estos grados y al modo propio de cada uno, con anhelo, con desco y en forma de deber, 6 en deuda infinita de mi actividad con el fin para el puro debido efecto, y al mismo modo sistemático que el nota lo en los grados de la actividad en el agente.

P. En esta relacion de mi actividad à lo esencial que resulta efectivo en cada acto y de uno en otro, ¡quien se muestra y expresa propiamente?

R. Yo mismo me doy y muestro, el que soy de mi fundamento y posibilidad en cada punto, y me muestro en toda refacion con mi fin, no siendo ni restando otro en mi que el que soy activo al modo dicho y con efectividad inmediata.

P. ¿Y cômo me llamo en razon de esta mi total explicación en mis propios actos y efectos?

R. Me llamo vivo, viviente, que tengo vida, no cualquiera, sino conscia y racional, esto es, en unidad con variedad conforme interior, ni vivo solamente en mi, si que tambien en el objeto en cuanto lo determino con puro conforme efecto en sus limites; en una palabra, me llamo vivo en todo el concepto que la vida tiene en el ser y la realidad. Por esto todos hablamos de la vida como de nos-



otros mismos y con referencia al ser igualmente, y esto sobre todo tiempo, siendo como son eternos en el ser el que vive y lo vivido al modo explicado.

P. Segun lo dicho, ¿qué podré decir que es la vida?

R. La expresion de mi mismo en mi actividad determinada y de un acto en otro igualmente, en relacion conforme con lo esencial como el fin de toda ella en la razon.

P. ¿Luego mi vida ha de conformar siempre con el fin?

R. Toda y en todos sus actos y efectos.

P. ¿Y cómo se llama el fin en esta conformidad de la parte al todo?

R. El bien de la vida, no habiendo otra cosa que pensemos como bien que el fin total y propio, en el que se satisface y cumple toda nuestra actividad en la vida.

P. ¿Cuál es, pues, la actividad legitima

R. La constante siempre en su relacion con el bien, y en conformidad con el en todo to y efecto.

P. ¿Luego el bien es el elemento constante de nuestra actividad? R. Si, y en esta razon se llama ley, por la que entendemos lo permanente enmedio de lo que varía.

P. ¿Qué cualidad tiene esta ley de nues-

tra vida?

R. La cualidad de moral, esto es, ley de la actividad propia y libremente cumplida en el bien y conforme à él.



VI.

MIS ACTIVIDADES DETERMINADAS DE PENSAR, SENTIR, QUERER.

P. ¿Todavia no hemos terminado el estudio de la actividad?

R. Como sólo la hemos considerado en unidad, nos falta analizar su contenido.

P. ¿Qué determinaciones totales descubro en mi actividad, siendo en ellas todavía Yo mismo, así en la relacion con lo esencial como en el concepto de activo y agente?

R. Me hallo activo determinadamente, conociendo, sintiendo, queriendo, ó como el que conozco, siento, quiero, segun ya lo notamos en la razon comun y la práctica. Sin conocer, sentir, querer, y como el que conozco, siento y quiero, mi actividad seria indeterminada, inexplicada, indesenvuelta en mí; no tendria proceso cierto en la concien-

cia, ni seria efectiva en relacion con el objeto. Por esto siempre hablamos de nosotros,
respecto à lo que quiera, como los que conocemos, sentimos, queremos, sea el objeto la
relacion de mi à lo otro, ó lo comun de lo otro
conmigo, ó el todo de realidad que pensamos
en la razon; así como hablamos siempre de
cualquier objeto, sólo en cuanto conocido, sentido ó querido.

P. ¿Cómo me explico yo en estas mis propiedades de relacion?

R. Á semejanza de lo que hemos dicho ántes de la actividad, observo en el conocer, sentir, querer lo siguiente:

 Que pienso estas actividades como mias, siendo yo en mi el que con toda propiedad y determinación hago en ellas, y en unidad del que soy ó de la conciencia;

2.º Que hallo tambien el conocer, sentir, querer en relacion siempre con objeto y ser como lo conocido, sentido, querido primeramente, siendo estos tres modos de relacion los únicos que tengo de referirme Yo mismo á los objetos esencialmente, tales como son ó en su propiedad, de tal manera que fuera de lo co-



nocido, sentido, querido no pensamos ni presumimos cosa alguna.

P. ¿Qué es lo primero que debemos considerar en estos nuestros modos de relacion con el objeto?

R. El concepto de toda la relacion, ó en qué concepto decimos conocer, sentir, querer respecto à las cosas, siendo como soy en estas varias relaciones yo mismo y todo, ó de una conciencia y actividad igualmente.

P. ¿Qué nombre toman estas propiedades de conocer, sentir, querer considerándolas de parte de mí como el todo y activo de ellas?

R. Bajo tal punto de vista, como actividades propias y determinadas mias, aunque no sin el sentido de relacion á lo esencial, las llamo funciones de la conciencia en la actividad.

P. Como tales funciones, ¿son todas de un mismo principio y cualidad en mí?

R. Aunque cada una es de modo propio, todas sin embargo convienen en una cualidad y principio, dado que en todas soy yo mismo el que conozco, siento y quiero. Por esto las tres son iguales y equi-esenciales, sin diferencia entre ellas de principio á fin, de ántes á después, de mayor á menor importancia.

P. ¿Teniendo estas propiedades un mismo principio, deberán estar en comun relacion unas con otras?

R. En efecto, mantienen relacion entre si de todos modos, que son:

1.º La reflexion. Cada propiedad es reflexiva en si, de la misma manera que lo soy Yo, el que las ejerzo interiormente durante mi vida racional; nada, pues, de actividades últimas, cerradas en su concepto, lo que desdice de la naturaleza del sér à quien pertenecen.

2. Siendo reflexivas, cada una en sí, simple y doblemente, son tambien relativas entre si, recíprocamente, es decir, cada una mira, en su propio modo de actividad, á las otras, en su respectivo modo, asimismo. El conocer, siendo tal conocer, mira al sentir y el querer; el sentir, siendo tal y propio en su concepto, mira al conocer y el querer; el querer, por último, en su propiedad y funcion, mira al conocer y el sentir. En suma, estas funciones son relativas unas con otras en la propiedad de cada una, racionalmente, no



simplemente relativas, ó en único y último punto. Por esto tambien son relativas una y otra vez, ó simple y doblemente, siendo yo y activo el que me refiero en ellas conmigo, ó con cualquiera objeto de razon.

3.° Sobre la relacion y correlacion en que cada una mira à las otras y toma parte en ellas, son relativas en condicion, ó son condicionales, esto es, que cada una adelanta en si y en su fin segun adelantan las otras en su respectivo concepto y modo, siendo de esta manera la condicionalidad un modo de relacion más libre que el anterior.

P. En la relacion ahora de estas propiedades con el objeto ó con lo esencial como el efecto, ¿qué toca considerar?

R. El concepto total y de razon en que entendemos el conocer, sentir, querer para el objeto.

P. ¿Qué sentido y valor damos aquí al término objeto?

R. Entendemos el objeto en toda su razon, absolutamente, como el que es en si ó en su propiedad, antes de toda determinación del mismo; no entendemos cualquiera asunto, el que ahora tenemos presente en nuestra atencion, por ejemplo.

P. ¿Cómo me refiero, pues, al objeto en la actividad del conocer?

R. En concepto de propiedad, donde los términos de la relacion, siendo cada uno el mismo y en si, (de una parte, yo en mi, de otra, lo conocidosupuesto ello y en si tambien), se refieren esencialmente en pura presencia de uno ante otro, en unidad que se llama verdad.

P. ¿Cómo hallamos la actividad del sentir?

R. Como aquella relacion en que el que siente, como él y todo (todo é indiviso,) se refiere á lo sentido como todo asimismo consigo, ó todo solidario con su contenido; relacion, pues, al modo de totalidad ó de union inmediata, entrando el un término en el otro como la parte con la parte de un todo de unidad inmediatamente, ó haciéndome yo parte con lo sentido como ello conmigo recíprocamente. Por esto llamamos al sentir propiedad de totalidad é intimidad, opuestamente al conocer y su modo propio.

COURTER



P. ¿Cómo hallamos la actividad del querer, ó la voluntad?

R. Como aquella relacion de los términos en que el que quiere, como el todo y causa de su actividad determinada, se refiere à lo querido como al fin de toda su accion para el debido efecto, con la conformidad consiguiente de la accion y efecto con el todo esencial como el bien; mas breve, es la relacion de toda mi actividad en el que hace con el objeto como el fin propio en el bien. De aqui se sigue que la forma de la voluntad es la de la causalidad en nuestra relacion al todo como el bien y nuestro bien en la vida.

VII.

#### DEL FUNDAMENTO.

P. ¿Qué sigue indagar ahora en dichas nuestras propiedades de relacion, señaladamente en la del conocer, segun el concepto de razon?

R. Tócanos, por lo que respecta á esta propiedad de relacion, contestar á estas preguntas:

 Qué es lo que conozco Yo propiamente;

2.\* En qué cualidad lo conozco, ó cómo entiendo que es lo conocido;

3." Cómo, ó de qué modo y fuente lo conozco, siendo indiviso del que conoce el medio, órgano ó fuente en la propiedad de mi conocimiento.

P. ¿Cómo contesto á la primera pregunta, que conozco Yo?

R. Conozco y por el órden en que los

COLUMN TO SERVICE OF THE PARTY OF THE PARTY



apunto partiendo de mi conciencia, los objetos siguientes:

1.º Yo mismo;

2. Lo otro opuestamente, lo propio atro que yo, seg un lo hallamos en la conciencia;

3.º En mi comunion con lo otro y reciprocamente, conozco lo comun en razon de mi con lo otro, sobre la pura extrema oposi ion;

4." En unidad de estos términos opuestos y compuestos, conezco lo todo y total en si como lo pienso, ó lo todo en la unidad absoluta, y por tanto, en cualidad de todo absolutamente primero, continente de dichos términos y en ellos, como en si mismo, contenido.

P. ¿La relacion del conocer es la misma en un término que en otro de los dichos?

R. El conocer es el mismo, y el mismo tambien el que conoce, ó yo en la relacion.

P. ¿Cômo conozco determinadamente todos estos términos?

R. Yo, lo otro, lo comun, el todo ó lo primero del objeto, todos estos términos los conozco, segun mi contenido de ser y esencia, como espíritu, como naturaleza, como espíritu con naturaleza júntamente, y en union superior é Intima como humanidad; no hallando mas términos de conciencia ni de pen samiento en el objeto y contenido del conocimiento que los dichos.

P. ¿En qué cualidad conozco el objeto, que es la segunda pregunta?

R. Cualitativamente, conozco el objeto como sigue:

1.° Como él y el que és, segun el concepto del conocer;

2º Como el que es ámplia-extremamente, de extremo à extremo de ser y esencia, siendo él mismo y conocido absolutamente en un extremo que en otro; 6 conozco lo contrario en el ser, la contrariedad;

3." Como el que es y conocido en su unidad, lo conozco en su unidad con su contrariedad, ó en la union de los contrarios en el ser y esencia; los puros contrarios, se entiende, relativos en la unidad, no los contrarios primeramente de la unidad, lo que no se piensa en razon ni en el absoluto objeto del conocimiento;

4.º Conocido el ser como el mismo y todo, lo hallo en estos términos con las mismas



razones de la unidad, la contrariedad y la contrariedad en unidad;

5.º Conozco, además, el ser como tal y formalmente el que es, ó como el que se pone absolutamente; pues siendo absoluto en si, es de forma absoluta en su ser y esencia igualmente.

6.° En la union del que es y se pone, ó de la esencia y la forma, union en la unidad, conozco el ser como el que es y se da como es, es decir, lo conozco como el que existe, en esencia y existencia; distingo en la existencia modos ó modalidades, à saber, modo absoluto, modo determinado puro, y modo compuesto de ambos en el mismo ser y unidad.

P. Pasando á la tercera pregunta, ¿de qué modo y fuente conozco el objeto?

R. Para contestar à esta pregunta hay que distinguir de objetos.

1.º Conozco Yomismo y mi contenido con conocimiento inmanente y de fuente inmediata, siendo yo mismo el que conozco y conocido en esta esfera con conocimiento de conciencia.

2.º Conozco todo lo otro y ulterior a mi

en esfera y modo trascendente del inmanente interior; mas no se entienda por eso que lo conozco fuera de mi, sino Yo mismo y en mi.

3.° Así en la esfera inmanente inmediata como en la ulterior trascendente, conozco, por una parte, lo determinado en último punto y con propia fuente de ello en el sentido, ya en el interior de la fantasia, ya en el exterior del cuerpo; por otra, conozco lo total y propiamente en su totalidad como lo puro anterior y superior á lo determinado en el sentido y con propia fuente de ello en la razon, ó conozco por idea é ideas.

P. Pero tratandose del conocimiento trascendente, paréceme que se presenta aqui una
cuestion capital, à saber, ¿cómo puedo conocer yo lo otro y ulterior de mi verdaderamente, no siendo yo lo ulterior ni hallando
la fuente de conocerlo en mi, como la hallo
de mi conocimiento inmanente? Y sobre todo:
¿cómo, en el conocimiento llamado inteligible,
puro ó ideal, donde lo conocido es el objeto
todo y en totalidad de ser, digo que conoceo
lo otro con exencial relacion, siendo la relacion del conocer la misma aquí que en todo

mi conocimiento, así el ulterior en todos modos de tal como el inmanente ó interior?

--- 68 -

R. Esta pregunta, tocante al conocimiento ulterior al de conciencia, es la pregunta del fundamento, la cual, segun la ley del conocimiento con el objeto guardada en toda nuestra indagacion, no puede ser contestada por el ser conscio con sola su conciencia, sino al paso con la consideracion de toda la esfera del conocimiento trascendente, segun el concepto en que estamos

Notaremos en este punto dos cosas:

1." Que en mi conocimiento ulterior no soy yo total y puramente activo como en el inmanente, siendo el objeto otro que puramente yo y en mi, ó que objeto de conciencia; sino que soy activo-receptivo esencialmente, dado que, en el sér y esencia, soy con lo otro y lo otro conmigo como parte con parte en el conocimiento de un todo esencial, con lo que, ante todo, es posible conocer ulterior 6 exteriormente con verdad del objeto; 6 soy parte con lo otro en el conocimiento, siendo en esto mismo parte de ser con otro ser en la respectiva propiedad.

2.º Que lo otro, aquí, expresa ámpliamente, en todo el conocer de lo ulterior y siendo yo mismo en todo mi pensamiento, no tanto lo otro coordenado ó determinado al igual conmigo, cuanto lo otro en concepto de lo superior y lo supremo; donde, significando lo supremo aquello que está sobre todo lo otro en mi conocimiento, es evidente que lo supremo es lo absoluto, y por ser absoluto es lo primero, ultra y sobre lo cual nada pienso ni, por tanto, resta que conocer, segun el concepto de conocer con lo esencial.

P. ¿Qué resulta ahora aplicando á este término, lo absoluto, el conocer y la razon del fundamento, que se exije igualmente aqui que en todo mi conocimiento ulterior?

R. Hallo que mi pensamiento lo absoluto, el ser absoluto, y por absoluto el superior, contiene en si el conocer y la razon del fundamento, y el por qué de exigir esta razon de todo mi conocimiento ulterior. Lo absoluto en si dice aquello ultra de lo que nada pienso ni conozco, siendo de él y de parte de él, por absoluto, todas las cosas que pensa mos y conocemos; luego el fundamento de la



relacion de conocer es y lo pensamos de y debajo de lo absoluto, no fuera ni sobre lo absoluto. Así pensamos y conocemos lo absoluto, ante todo, como el fundamento de ser conocido él mismo y en su objeto, en su esencial verdad; después, como el fundamento del conocimiento de lo determinado, en una ó tantas cosas de la determinacion, ultra de mi y conmigo reciprocamente. Cuyo absoluto ser y objeto del conocimiento, fundamento él mismo de ser conocido, es presentido ya mas ó menos claramente en la razon comun con el nombre Dios, Dios y absoluto, Dios y el supremo.

En este punto, en la vista de lo absoluto, principio real de todo conocer, acaba la exposicion de la Conciencia y empieza la de la Ciencia, o mejor, acaba la exposicion de la parte analítica de la Ciencia y comienza la de a parte sintética. La Conciencia tiene por principio y criterio, como hemos visto, el conocimiento Yo; la Ciencia, el conocimiento ser absoluto: fuera de esta diferencia de principios, en todo lo demás, como valor del conocimiento

cimiento, rigor de proceso..... &, son ambas iguales. El conocimiento de la Conciencia, además de preparar para la Ciencia guiándonos á la vista del principio absoluto, tiene valor sustantivo como primera parte de la Ciencia, la cual consta y constará siempre para el hombre de parte analítica y parte sintética. Por esto llamamos á la primera ciencia de conciencia, y pedimos de la segunda que sea conscia, esto es, vista en la conciencia.

Mas dándonos la exposicion de la Conciencia los antecedentes necesarios para disipar todas las dudas que puedan ocurrir en la lectura de este libro, ponemos aquí punto á esta introduccion pasando al estudio de la primera parte, que titulamos La Muerte.



## PRIMERA PARTE.

LA MUERTE.



### PLAN DE TRATAR LA MUERTE.

----

Sobre cierto motivo de considerar la muerte, é inmediatamente la mia, tomamos para proceder cientificamente un punto de vista, propio y cierto en si, inmediato con la cosa y bastante para el fin de conocer la muerte en mi, ó conocerme Yo como mortal. Pero un tal punto de vista con las cualidades de propio, cierto é inmediato, del que parta y dependa como de su principio y criterio nuestro conocimiento, solamente nos lo dá la Conciencia,



esto es, Yo como Yo mismo, y como el que muero y me se de mi muerte.

- 76 -

Bajo este punto de vista, una vez claro y afirmado, consideramos ante todo: ¿qué es y de qué modo ó cualidad propia y ciertamente mi muerte, con certeza inmediata de ella en mí, ó conociéndome yo como mortal? Lo cual es conocer y mostrar el objeto á la luz del punto de vista dado.

Conocida así la muerte, como un hecho de inmediata certeza en mí, sigue considerarla en sí, esto es, ¿bajo qué concepto y razon de ser se entiende tal la muerte y el morir?, ó bien, ¿qué de cosa y ser es la muerte, ó bajo qué razon de ser es la muerte lo que es y se llama? Para lo cual, bajo el concepto absoluto de ser y realidad, donde cabe bien el concepto de la muerte, se considera en qué razon y determinada relacion es la muerte lo que es y entendemos por ella.

Hallado de este modo el propio y primer concepto, el categórico, de la muerte—el de negacion—; discernido y definido este concepto en órden al Ser y ser de las cosas (el puro limite entre dos afirmaciones contra-

rias è inmediatas dentro del ser mismo en su realidad); reconocida luego, bajo el concepto de negacion, la determinada negacion que dice la muerte, á saber, negacion de la vida en el tiempo y tiempo cierto, y discernido y definido, asimismo, este determinado sentido de negacion, (el puro limite entre dos individuales contrarios é inmediatos en su todo homogéneo comun); resta aplicar la muerte así entendida à mi mismo como el que y quien muero, (segun nuestro punto de vista), para saber:

- 77 -

1.º ¿Cómo, bajo qué concepto y relacion de mi mismo es real y verdadera en la esencia, como lo es en el hecho y certeza inmediata, la muerte de mi; cómo me pertenece y debo yo morir ó soy mortal?

2.º Discernido y declarado este concepto bajo el que yo soy mortal—el de limitación y yo en mis límites (1)—tanto en general como

<sup>(1)</sup> De cuyo concepto, «yo en mis limites,» puedo ser yo sabedor, y lo soy, y el inmediato y primero que lo sé, (como no puedo ménos bajo mi punto de vista para toda la cuestion); pues «mis limites,» que digo, me pertenecen formalmente, si lo son tales, à mi



con relacion á mi muerte, debo considerar la muerte en mí como la negacion determinada y crítica, (entre dos equi-contrarios inmediatos), de esta mi vida presente—la en que hablo—de su principio á su fin inclusiva é indi-

mismo, 6 son cosa mia. Además, «Yaen mis ll. mites, no me entiendo pura y enteramente limitado, relativo puramente al limite, donde yo seria, en el limite, otro que Yo mismo. un tercero de tal relacion, y donde, entendiendose el limite infinito tal (como respecto a Dios), yo caeria todo en el limite, en la nada de mi. 6 sería como un supuesto subjetivo para caer-bajo el itmite objetivo, pues me entiendo puramente limitado, estoes, por otro-en la nada de mi. Al contrario, « Yo en mis limites» (en talmi forma) soy y quedo otra vez Yomismo, y aun para el limite infinitorespecto à Dios - son y quedo otra vez Yomismo. Esta es la verdad de conciencia. El sentido de «Yo en mis limites.» no es, por tanto, pura y primeramente el de Yo limitado, el puro relativo a otro contrami como el li mitante: sino que Yo en mis timites soy otra vez y me se Yo mismo, y me se en mis limites, 6 sé mis limites. Esta es la razon inmediata y cierta de mis limites en mi como Yo.

No se niega por esto la razon de ser yo «limitado,» ni el que Yo sea yo mismo, y me muestre (en mi verdad) el inmediato y vidualmente, para hallar en conclusion: ¿qué y cómo es la muerte respecto de mí mismo y mi vida, el que soy y vivo en mi unidad, en mi vida racional?, ¿Cómo, pues, y en qué tanto de nuestra parte morimos; cómo en esto

primero en «mis limites» (la cual es lo inmediato que yo sè de mi en este concepto. no aun, en general, en limites, que es aqui una abstraccion): no se niega esto ni nada, cuanto más que el concepto «límite» no es el concepto Yo (ni lo sería sin contradiccion), y tomado ahora libre y absolutamente este concento, dice relacion entre dos términos en la forma de ser el uno con el otro. Sobre este sentido, desde mi puro punto de vista alrededor, cabe el otro termino tanto «contra» como «sobre» como «bajo» mí, (siendo otro término como suponemos), y cabe tambien limite infinito alrededor de mi. Mas de todo esto yo nada sé aun con razon cierta en la cosa; pero Yo como Yo me sé de ciencia en mis limites y sé mis limites, restando sólo reflejar de nuevo-remirar-en mi mismo (en mi unidad) en lo que queda-quizá infinito - sobre esta determinada reflexion, para conocer derechamente la razon antedicha de Yo en «mis limites» como Yo «limitado, y que cabe en el concepto y yo no niego, pero que no conozco aqui en la «cosa,» (en su objeto o fundamento, como se dice).

B-1-12 " "



mismo vivimos y sobrevivimos, sobreviviendo nuestra muerte misma y en medio de ella, tan cierto en nuestro punto de vista como es cierta de mi la muerte y me toca interiormente, cómo yo mismo pienso todo esto y vivo de mi pensamiento?

Llegados aqui, cúmplenos considerar, travendo al caso todo lo antevisto: ¿qué vida superior—supravida— es esta que conocemos precisamente en el punto crítico de la muerte, con no menor certeza—supracerterza, certeza racional—que esta nuestra vida y muerte en el tiempo, pero sobre ambas igualmente, atentos á nuestra unidad de ser y vivir, todo segun nuestro propio punto de vista (1)? Á lo cual se junta para la práctica el conside-

(1) Este punto de vista es «Yo el que muero,» à sabiendas, y el que indago ahora y me aclar o esta relacion de la contrariedad individual efectiva de mi vida en el tiempo, y por ejemplo, en este presente. Para todo lo cual estoy yo en ciencia y vista (y vida consiguiente) de mi mismo, y ciencia real inmediata, o faltaría el objeto de la cuestion, «Yo en mi muerte, mi propiedad y hecho de mortal.»

rar, ¿cómo debemos obrar en esta presente vida, de la que individualmente nos sabemos y ahora hablamos, (como en cualquiera otra individual que pueda venir después), bajo nuestra superior racional vida; con qué ordenada sujecion moral de la vida temporal á la superior, ó con qué bondad nuestra interior, para sostener consiguientemente en el punto de la muerte esta nuestra superioridad y supravida racional con efectivo carácter, con animo constante?

Reconocido Yo en mi superioridad de vida sobre la contrariedad relativa de mi vida individual en el tiempo mediante el limite formal, crítico, de la muerte (1), podemos ya y sigue considerar toda la vida presente, de nacimiento á muerte inclusive, como un estado entero de nuestro ser y propiedad de vivir, estado todo nuestro de su principio á su fin, en el que, en medio de relaciones reales é

<sup>(1)</sup> Como nos reconocemos diariamente superiores y supravivientes sobre contrarias vivificaciones—animaciomes—y la transicion de una à otra en nosotros mismos, en forma de un continuo vivir y morir y revivir; todo lo cual lo vivimos y supravivimos en nuestra unidad.



individualmente determinadas como yo, y conmigo correspondientes, realizamos por una ve: entera en el mundo nuestro ser y propiedades, en ordenada y concertada sujecion a nuestra unidad misma, (esencial é igual aqui como donde quiera, en to los los tiempos), o en forma de vida racional, como racional es nuestra constitucion misma, (organismo esencial), en medio y bajo la Realidad absolutavy suprema. Todo esto se entiende bajo mi punto de vista: Yo mismo el que vivo y muero, y el que sobrevivo mi muerte eternamente.

Esta consideracion de nuestra presente vida en toda su propiedad y valor de nacimiento à muerte inclusive, con racional sujecion à nuestra vida superior en nuestra unidad misma, à independiente en su lugar, aunque no irrelativa ni indiferente, de cualquiera otra vitalidad individual, igualmente posible en nuestro puro ser y vivir que esta inmediata que pasamos, es capital para el debido cumplimiento de la presente vida, que es real y la única ahora, cacacterística, en nosotros y nuestra total razon de ser en medio de la absoluta Realidad y vida, (de Dios y Dios el supremo en su vida).

Esto considerado de mi muerte, siempre bajo el sentido de que yo mismo y todo soy el que muero, el sujeto propio de mi muerte, el que la conozco y sufro (1) interiormente en tiempo cierto, crítico, mio, ó quien cumplo dentro de mi de principio á fin una vida (vitalidad) entera en toda razon é infinitas relaciones de mi mismo en medio de la Realidad, volvemos para considerar lo que resta del objeto á nuestro punto de vista, á cuya loz hallamos que yo muero tambien

<sup>(1)</sup> La muerte no es una especie de entidad que de fuera viene à mi; sino que de su propia naturaleza y certeza la Nevo yo en mi mismo como «finito,» siendo la expresion, primero, de mi «propia» limitacion esencial, de ser yo en «mis limites;» segun do, de mi limitacion «relativa» en los modos. del tiempo y el espacio y en todas mis restantes relaciones, asi interiores como intra-exteriores y tambien extra-interiores, segun la ley del «Accidente.» Pero lo primero y ante todo, la muerte es «mi» muerte, «yo mismo en mis limites, » y determinadamente en mis limites, sobre el todo de esta mi esfera de individualidad é individual vida, en la forma del liempo y tiempo cierto, (contrariedad, crisis de tiempo).



dentro de mi, en mis partes, determinadamente en cada una de ellas, y conmigo mismo á la vez, como en un contenido de mi con mis partes, en vida como en muerte. Y con la misma certeza con que yo conozco la muerte de mi, en mi presente individual vida, me conozco mortal en mis partes de cuerpo y espiritu, propiamente en cada una y en el compuesto de ambas como hombre, à la vez que en cada una conmigo (1); entendiéndose esto al modo que mis partes son y viven respecti-

(1) Pues el punto de vista presente desde el principio al fin del asunto, siendo inmediato y propio mio, y el bastante para el caso, como el del mismo que y quien muere. es punto de vista verdadero y siempre claro para la relacion y el hecho en el tiempo de que se trata, como que toda la relacion recae en mi, el mismo que la conozco y aqui la reconozco. En mi punto de vista, pues, he de reconocer toda la esfera, extension y contenido de mi muerte, como del todo sobre todas sus partes. Pues la muerte que se dice cigrtamente de mi, se dice con la misma certeza de lo que en mi soy y contengo, de mis partes, y segun cada una es en mi mismo indivisamente.

vamente en mí, distintas y conjuntas, no singulas ni divididas, y sin mudar, por la muerte de mis partes conmigo, mi constitucion esencial y vital con ellas mismas eterna é individualmente (1), mi organismo, como ser y ser de vida en la realidad, segun hallo en mi punto de vista. Así reconozco yo cierta la muerte de mis partes conmigo, segun siempre lo que es la muerte en si y cómo lo es tal de mi mismo, à saber, como Yoen mis limites,

<sup>(1) «</sup>Individualmente» digo aqui de mi mismo y todo, de toda mi interioridad y de toda mi superioridad racional, cuyos terminos en su totalidad misma y totalidad en unidad (6 Yo todo y el mismo en ellos), contienen esencialmente, en mi verdad misma, u exigen de mi en el tiempo, su total determinacion viviente ó vida determinada, esto es, su individualidad è individual vitalidad. De esta mi total individualidad-esencial como yo y en mi en todas mis interiores relaciones, mis interioridades-es una parte homogénea contenida mi presente vida dentro de este tiempo en el que hablo. (Así pensamos firmemente, aunque lo contrario piensa el comun de hombres y filósofos hasta hoy).



no en mi ser mismo, y en limites de mi vida en el tiempo y de esta mi inmediata presente, en individual correspondencia, asimismo, con la realidad circumviviente, bajo la *Reali*tad absoluta y suprema.

De esta manera eutendida y reconocida la muerte (1) de mis partes en mi y connigo, resta considerar en aplicacion de todo lo dicho; ¿cómo es, pues, cómo sucede la muerte determinadamente del cuerpo, del espíritu, del hombre en la total vida y muerte mia, propia y distintamente, segun tales mis partes viven al propio modo de cada una, distintas pero indivisas en mi unidad? En cuya indagación particular de la muerte de mi cuerpo, de mi espíritu, y de ambos en uno en el hombre, podemos entrar sobre base

segura y claro discernimiento de lo que se trata, restando solo conocer el modo de ser y vivir y los propios limites del cuerpo en su todo la Naturaleza; el modo de ser y vivir y la propia limitacion de mi espiritu en su todo el Espiritu absolutamente; el modo de ser y vivir de ambos en su individual compuesto en mi unidad, el hombre que decimos, y el hombre otra vez en la Humanidad. Esta particular indagacion mira al modo determinado del morir de estas mis partes dentro de su todo respectivo al que pertenecen; pues, en la cosa y muerte misma, vale para ellas todo lo dicho y sentado acerca de la muerte en si y como en mi mismo. Y bastando esto esencial para la conciencia moral, o para sostener nuestra superioridad y sobrevida racional en la muerte, para sobrevivir, sobrellevar, nuestra muerte misma, solo se piden en la indagacion particular diena y planteada, las indicaciones capitales acerca del ser y modo tal del cuerpo en la Naturaleza, (del enerpo esencial en su género, del organismo interno corporal), del espiritu asimismo y del hombre respectivamente. Cuanto mas que so-

<sup>(1)</sup> Quiero en general la muerte, en mi votuntad racional del Infinito sobre lo finito inmediato en mi y en relacion conmigo, (el medio mundano en que vivo) mediante esta entera, recta y bien cumplida vida, como el Ilmite de ella en condicion para lo ulterior racional en la infinita Realidad y vida, y de mi mismo conformemente à ella en mi unidadesencial, (como Yomismo) y en tal razon.



bre el sentido é interés moral en conocer la muerte, que es el que principalmente, suele movernos en el caso y el que aquí tenemos presente, piden estas indagaciones conocimientos que aun no han entrado en la esfera del sentido comun, pero que, en resumen, puede y debe indicar el Filósofo.

Todo lo hasta aqui dicho de la muerte se entiende de la llamada natural, como un sueso interior, crítico de mi vida, cierto en mi , sabido en medio de mi vida, aun sin esperar para ello al hecho sensible de la muerte del cuerpo. Pero en la misma muerte, como en toda nuestra vida, bajo nuestra infinita limitacion junto con la de los restantes seres nuestros convivientes y contemporáneos, (el Mundo excepto yo y conmigo,) conforme ô contrariamente, nos toca el Accidente, lo imprevisto y no provisto relativamente por nosotros. Cúmplenos, pues, en este lugar y segun el mismo punto de vista, considerar la Muerte bajo el aspecto del Accidente, para entender, cómo tambien en la muerte accidental, sobre la relativamente (no racionalmente) imprevista contrariedad, vivimos y sobrevi-

vimos en nosotros, en razon cierta de nosotros mismos y en tal racional vivir y pensar; debiendo consiguientemente vivir en el tiempo, en todo como en este inmediato de nuestro nacimiento à muerte inclusive en la Naturaleza, segun tal nuestra superioridad y sobrevida en la realidad (1), con libertad moral en la general y racional prevision (y aun prevencion en lo posible) del Accidente, que consiste en la relacion y mútua limitacion histórica de nosotros con el mundo restante, y que se dá en este como en cualquier otro tiem. po último, aqui como donde quiera en lo finito; sin excusar por esto el recto y entero cumplimiento de la vida presente, hasta donde alcanza, segun nuestra superioridad y sobretemporalidad esencial en la razon, y segun nuestras superiores eternas relaciones sobre las últimas individuales y accidentadas cada vez (históricas).

Pero Yo (en mi punto de vista, igual aqui

La de nosotros mismos «en» la Realidad del ser en si y dentro de ella.



que al principio è ignalmente claro,) (1) mue-

(1) El espíritu, distraido en su entendi miento por las relaciones y relativos continuos aspectos «(perspectivas)» de la vida - y la propia vida - en el tiempo, aun reconociendo por fuerza de lógica el aqui llamado «mi punto de vista» en su pura verdad y claridad por todo el asunto, (pues Yo mismo, set que muevo» y sufro mi muerte, soy el que la conozco, «vivo y viviendo» y en mi vida misma mi vida esencial y racional como Yo, no «yo mismo muerto» ni mortal absolutamente, sino «mortal» de la manera indicada en el «plan):» aunque, digo, reconozca esto por fuerza de lógica, no acaba facilmente de entender todo el sentido que para esto como para toda la Ciencia tiene el Hamado mi punto de vista, impedido como està por la preocupacion idealista (abstracta) de hablar de sí mismo, de todo lo nuestro y nuestra muerte como de un tercero y por tercera general Idea, como dice la Filosofia usual y ya harto «usada» hasta hoy. Mas el entrar enteramente en si y en su propia razon y «punto de vista,» aqui como en toda la ciencia y ciencia humana, (y el co nocimiento supremo de Dios en nuestro cla ro conocimiento), no cabe aqui, donde sólo se hace una aplicación de este modo de ver (Realismo racional) al asunto de la muerte, y pide una educacion ab initio del Espíritu en la Razon.

ro en medio de la Humanidad, de la Humanidad viva y viviente en su misma realidad y conviviente con todos los séres en si reales y en su realidad vivos y vivientes igualmente, y en medio supremanente de la absoluta Realidad y realidad de la vida (Dios, principio supremo de la vida); ó muero delante de Dios, á quien y a la Humanidad bajo El interesa de algun racional é interior modo mi muerte no menos que mi vida, como la de su semejante esencial en lo finito bajo ellos mismos eternamente. Luego mi muerte como mi vida toca supremamente à Dios y à la Humanidad en su vida misma infinita, en la cual-conociéndola y sintiendola -- vivo yo realmente mi superioridad y superior-racional vida sobre la individual limitada (de vida-contra-vida mediante la muerte) en el tiempo, y en la cual, pnes, fundo cierta y eternamente mi supravivencia. En cuyo sentido, yo viviendo como muriendo en el tiempo y mi tiempo último, individual, cada vez, y por ejemplo, en la presente individual vida y muerte mia de que ahora hablo, vivo eternamente y sobrevivo en la eterna y siempre viva Humanidad, y



en la presencia y vida presente de Dios.

Esta consideracion, objetiva y sintética, completa, en lo esencial del plan, el asunto de la muerte.

### PRIMERA SECCION.

ESTUDIO DE LA MUERTE EN MI CONCIENCIA.

### CAPÍTULO PRIMERO.

DE LOS MOTIVOS QUE NOS HACEN PENSAR EN LA MUERTE.

I.

La muerte, como lo que más me contraria en el curso de mi vida, lo que corta mi vida, sin tercero á quien atribuirla y sin excepcion ni exencion posible para mi de ella, es lo que más en confusion y cuestion me pone conmigo mismo. Todas las demás contrariedades de mi vida pueden reducirse á esta total y extrema demi muerte, y de mi entre la vida y la muerte



(de vida contra muerte;) pues todas, dentro de la vida y viviendo, me dán espera y medio para vencerlas; mas de mi vida à mi muerte, en tal extrema contraviedad, me encuentro inmediatamente y siempre yo mismo y solo. Se trata, pues, de entender yo esta terminante contraviedad de mi vida dándome cuenta de mi mismo en ella, dado que no veo tercero que medie en el caso, ni con quien tratar de mi muerte, ó poner remedio à ella. Este es el motivo principal que nos mueve repetidamente à pensar en la muerte, y que se oculta, sepámoslo ó nó, en todos los motivos segundos que en determinados momentos puedan afectarnos.

П.

Preocupados comunmente por la observacion sensible en este punto, miramos la muerte como un hecho, manifiesto ciertamente à nuestros ojos, pero que de la parte alla, correspondiente—segun pensamos—à la de aca en esta vida, es todo incógnito y oscuro, sobre el que nada cierto y claro podemos hallar en nuestro pensamiento. Entónces nos figuramos en la muerte como cerrado y cortado de improviso nuestro pensamiento y sentimiento vivo de la parte acá, con cierto secreto é invencible terror que nos retrae de pensar mas sobre ella, quedando sólo en una pasiva y muda conformidad con el puro hecho de la muerte, y de todos modos nuevamente atenidos y apegados, de la muerte acá, á la vida inmediata presente (histórica.)

Esta primera impresion, que retrac à unos de pensar mas sobre la muerte, excita precisamente à otros à considerarla, ya por el interés del sujeto de ahuyentar los secretos terrores que aquella primera impresion engendra en medio de la vida, ó tambien, en los filósofos, por un secreto aguijon de curiosidad de pensar algo sobre esta extrema y crítica cuestion.

Y bajo tales subjetivos intereses por la primera impresion motivados en nosotros, unos piensan, en suma, que la muerte no es muerte del espíritu; sino solo del cuerpo como de un tercero y extraño à nosotros mismos: con lo cual se tranquilizan; otros piensan que esta vida es como media vida y de paso, que la vida real está allende de la muerte; con lo cual no solo se dán por satisfechos, sino que llegan tales de ellos á anhelar y procurar lentamente su muerte: otros, señaladamente los filósofos hoy, traen al caso algunas ideas de evoluciones y transformaciones de los seres, que aplican al espíritu y al cuerpo igualmente, concluyendo que no hay muerte real y entera que deba aterrarnos, sino puro paso y transicion á otro estado que el presente, ó aun resolucion en una vida general.

Los unos como los otros concluyeu por negar ó menguar prejudicialmento, en interés del sujeto, el hecho propio é individual de la muerte en su inmediata verdad de muerte del hombre y en la primera comun impresion que á todos nos causa; ya con la consideracion impertinente de que el espíritu no muere, lo cual, como dicho en general, ni toca á la individualidad del suceso en el espíritu mismo, (pues es inverificable la no muerte del individuo relativo é histórico espíritual, aun bajo la general vida del Espíritu), ni toca al hecho presente que es la muerte del hombre, del compuesto

de espíritu y cuerpo, siendo, en suma, como una tercera excepcion traida al caso, no una solucion racional; o con la consideracion, sólo general, relativa y puramente científica, de las transiciones o e oluciones y demás, que no alcanzan al hecho individual de la muerte observada y experimentada; o negando, por último, la realidad de esta vida, lo que cabe sólo en una exaltación excepcional é idealista, que deja intacta la realidad individual y el sentimiento consiguiente comun del hecho de la muerte.

Contra todas estas invenciones de la fantasia, mas ó menos consoladoras, habla la realidad de la observacion, en que la muerte aparece sensiblemente como un hecho histórico, individual, en elerto tiempo y en un preciso momento, segun cuya aparente precisa forma debe ser la cosa, el suceso mismo de la muerte. Luego algo real, propio é intimo del ser que muere, pasa en esta precisa forma y suceso de todo aquel hombre en todas sus exteriores relaciones en que conserva su muerte, y algo propio y real de aquel mismo ser y hombre que conocemos y con quien comu-



nicamos en vida-del mismo N-, al que y á su vida se atribuye todo el suceso de la muerte; pues aunque luego reflexionando hagamos distinciones y excepciones sobre lo que muere ó no en él, el primero y entero pensamiento con el sentimiento y todas las circunstancias del suceso, se refieren, ni más ni ménos, à todo y el mismo hombre viviente y que en este punto deja de vivir. A esta integridad del hecho observado en tal su inmediata certeza, en la muerte cierta del hombre y sueto mismo en su vida, debemos atenernos iqui, para considerar en razon y con sentilo de objetivo verdad la muerte misma en su inmediata realidad en nosotros, sin prevencion intelectual ni preocupacion interesada.

# CAPÍTULO II.

PUNTO DE PARTIDA PARA EL CONOCIMIENTO DE LA MUERTE.

I.

Mas para entender yo mi muerte, ó para entenderme á mi mismo en la relacion de mortal, debo estar en algun punto de vista claro y cierto para el caso, en algun principio firme y positivo, á cuya luz pueda reconocer con toda evidencia esta extrema é invencible contrariedad de mi vida. Porque, á la manera que para ver en el mundo natural

necesito del Sol que me alumbre, asi para conocer, que es el ver en el mundo de mi conciencia, necesito, en esta como en toda cuestion, de un principio ó centro de luz que me guie, so pena de lo contrario de caer a los primeros pasos en estravios y confusiones, como obrero sin plan ó caminante sin estrella.

- 100 -

Pero un punto de vista que reuna aquellas cualidades, no debo ir à buscarlo fuera de mi, donde, léjos de acercarme al objeto en cuestion, me alejaria más y más de él; porque la muerte me la atribuyo inmediatamente à mi mismo y habla solo conmigo, no la prelico de cosa exterior à mi, ni de algo que melie de mi à lo exterior; ni puede darme tal bunto de vista una idea general cualquie a (1), que, como general, no valo para el ca-

(1) «Idea,» es decir, un puro general pensar, para esto como para aquello, pero no un pensar determinado inmediato con el que piensa ni con la cosa pensada, sino como en el medio libre entre ambos. De todo nuestro pensamiento, pues, excepto como puro inmediato con la cosa, como de cosa y hecho pensado en nosotros—se dice de una cez que

so presente, que es de contrariedad y negacion extrema de mi mismo. Tampoco adelanto en este punto con mudar ó modificar el estado de la cuestion, tomándola de lado, ora considerándo la muerte sólo como de alguna de mis partes; ora mirándola bajo este o aquel aspecto, de este ó de aquel modo, en tal ó cual hombre y reservandome yo de algun mode. como solemos pensar en la edad creciente de nuestra vida; bien dando largas para mi de la muerte que contemplo en otro, fiado de que tiempo me ha de sobrar à la vejez de pensar en ella; pues sobre todas tales excepciones y dilaciones queda cierta y entera la muerte misma de todo y mi propio ser inmediatamente, y asi lo siento en la verdad de mi conciencia, sin que las ideas (aspectos) mas ó me nos lisonjeras que sobre la muerte me formo en vida, toquen à la muerte misma, ni entren en su reino, ni hagan eco en ella. Ménos todavia se adelanta con no pensar en la cues-

es «idea,» ó es pensamiento en la «idea,» esto es, el pensamiento como de su pura propiedad y propia actividad y fuerza del pen sar mismo.



tion procurando el olvido de la muerte, por aquello de que, no habiendo de hallar remedio contra ella, me libro al menos del terror que su presencia me causa; pues otros piensan si yo no, que quedo así en peor estado para mi; ni la cuestion deja de serlo por esto, ântes empeora de clara a oscura, de entendi da à no entendida. Ni vale, por último, con sentir sin más en la muerte, conformarse con ella, darse por muerto: ¡desgraciado!, si la muerte supone enteramente la vida de la que con propiedad se dice, al conformarme con ella, renuncio à la vida y muero en aquel instante, con lo cual si suprimo la cuestion, tambien pierdo mi dignidad de hombre y reniego del fin para que he sido criado. Cuanto más me interese por mi vida y me esmere en hacerla buena obrando conforme à la ley divina que me revela mi razon, tanto ménos he de conformarme con la muerte, à la manera que no puede resignarse con la esclavitud el que ama de veras la libertad.

Ahora bien, si es inútil que busque fuera de mi punto de apoyo para el estudio de mi muerte, si olvidándola ó eludiéndola de cualquier modo, en vez de suprimirla, caigo ántes bajo su dominio, sólo resta venir á mí é inquirir en la interioridad de mi conciencia, donde me dá fundada esperanza de hallar término á mis dudas, la firmeza con que nos reconocemos todos sujetos y objetos de nuestra muerte, al decir cada cual reflexivamente, me muero, que es como si dijera, yo muero y yo soy el mnerto, ó yo muero y yo sufro mi muerte, con lo cual afirmamos:

- 1.º Que Yosoy el actor propio de mi muerte, ó que la muerte es un hecho mio que verifico con la misma propiedad que cualquiera de los de mi vida;
- Que Yo contengo mi muerte, ó que la muerte está toda dentro de mi, al igual que mi vida.

Atendamos, pues, à nuestra conciencia.

II.

Sin grande esfuerzo de reflexion descubrimos todos en nuestra conciencia, partes, las de cuerpo y espíritu, propiedades, las de pen-



sar, sentir, querer; relaciones, las que sostengo conmigo mismo y con los demás seres; heches ó estados, los que hago efectivos en mi vida. ¿Puede servirnos de punto de vista para nuestro fin alguna de estas partes, propiedades, relaciones, hechos 6 estados? No; porque nadie piensa la muerte, en la primera impresion que nos causa su noticia, sólo de una de sus partes, ni de una propiedad ó relacion sin las restantes, ni de los hechos ô estados sin el ser que los efectúa; sino que la pensamos y decimos todos de nosotros mismos, de nuestro mismo ser enteramente. Luego sólo mi ser. Yo, el que soy y me sé, ó el que soy todo conscio de mi, con inclusion de todas mis partes, propiedades, relaciones y estados, que son todos indivisos de la unidad de mi ser, es el verdadero punto de vista que reune las condiciones propuestas. Tan claro, que en mis dudas y confusiones acudo á él en busca de luz, y de él me viene toda la claridad de mi vida y pensamiento; tan cierto, que lo invocamos habitualmente por testigo de nuestra veracidad en la tan repetida frase, eso es tan cierto como yo: tan inmediato con el objeto, como que yo, el mismo que muero, soy el que sufro mi muerte. Con la ventaja, además, de que haciendo asiento y punto de vista en mi, dejo entero el estado de la cuestion, y no quito al suceso de la muerte el interés é impresion íntima, que su primer aviso causa en mi y unanimemente en todos.

Pero, dirá el lector, en efecto, yo uso de la palabra Yo y entiendo significar en ella á mí mismo, pero á mí mismo como el que hago esto ó lo otro, el que paseo, hablo, trabajo... &., y el que me sé de todo esto, y por mas que procuro recogerme en mi interior para abarcar de una mirada todo mi ser, no lo consigo y nada hallo fuera de lo dicho.

Cierto, pero esto no depende de la cosa misma, de que no exista la unidad real de mi ser, sino de que el sujeto que desea conocerla en el tiempo, ahora ó luego, no sabe atender á ella. Sucede que, habiendo ejercitado poco ó nada en la vida nuestra facultad de reflexionar, hemos perdido, á fuerza de atender sólo á objetos y relaciones exteriores, la virtud de atender á nosotros mismos, y cuando lo intentamos, no sabemos adonde dirigir nuestra



atencion faltos de asunto. Sin embargo, el lector puede convencerse de la verdad de lo que decimos, esto es, que yo me afirmo con valor absoluto como el que soy y me sé todo de mi, sin mas que considerar lo que nos pasa. cuando, volviendo la vista a nuestra vida anterior, intentamos representárnosla entera. De un lado vemos una série indefinida y acci dentada de hechos diferentes; de otro, un sujeto general, actor de aquellos hechos, fijo é inmutable, el mismo hoy que ayer, al principio como al fin de la série; por último, al pensar que los hechos son del sujeto, referimos este à aquellos formando un todo, no confuso, sino distinto y orgánico. Ahora bien, ¿de quién es el sujeto, los hechos y las relaciones entre los unos y el otro? Mios, de mi el que soy y me sé como Yo. Pues este ser, Yo, considerado, no en la distinción de sujeto y retaciones ó de actor y hechos, sino en la unidad de si mismo, aunque con todo aquel contenido, es el que señalamos como punto de vista para nuestro conocimiento de la muerte.

Queda, pues, para la consideración de nuestro asunto, que Yo en mi, el que conozco mi muerte y la sufro, estoy en mi cierto punto de vista, sin otro que Yo para el caso, ni para saber y sufrir mi muerte como Yo (1), que es lo que buscamos.

<sup>(1)</sup> Cómo esta certeza de la muerte es, de su verdad misma en mi, orgânica con todas mis fuentes de conocer y verificable por todas, (no la nuda certeza sensible de un hecho), y como es ley de la vida el verificar esta certeza orgânica de la muerte en todas sus fuentes y en la correspondiente representación de ella en mi, se indica en parte en algunas notas adelante.



#### CAPITULO III.

DE LA CERTEZA QUE TENEMOS DE LA MUERTE.

Ahora sobre esta mi base y punto de vista, podemos considerar la muerte en su certeza propia é inmediata para mí, tan firme, que con ella atestiguamos nuestra veracidad en determinados casos, en estas ó parecidas frases: somos mortales; tan cierto como he morir. En este punto hallamos que la muerte me es cierta, no por relacion ó noticia particular, ó por la observacion del hecho exterior, à posteriori que se dice; sino inmediatamente, de ella à mi mismo como quien muero, llevando Yo en mi ser y en mi vida aquella certeza conmigo antes de toda histórica relacion, y aun antes de mi conocimiento del mundo exterior. De esta certeza de mi muerte sólo Yo me sé propiamente en mi punto de vista, donde hallo mi muerte como una pertenencia é inherencia de mi ser, tan natural y propia en mi como soy y vivo, y á modo de relacion inmediata y primera conmigo, segun lo que vo soy y lo que es el morir; no como un suceso adventicio por destino 6 accidente, ó á modo de relacion ulterior á mis inmediatas y primeras. Segun lo cual, las varias determinadas maneras como se me avisa dentro, mas ó menos claramente segun el sujeto, ó se me anuncia y representa fuera la muerte, en les varios modos de mi relativo conocimiento, no añaden certeza esencial á la propia que en mi y para mi tiene la muerte. Tales relativos aspectos, en cuanto los entiendo de mi muerte y me los aplico, son confirmaciones y reproducciones, concordancias, de mi original, auténtica y, en general, siem pre presente certeza que llevo yo supuesta,



sépalo ó no en el momento, de igual modo que las nociones de ser, causa, efecto, todo parte... &., en mi atencion à los hechos y conocimientos relativos análogos, los que visto de ese mi propio sentido y me los aplico al punto (1); pues ellos en sí no dicen propia y directamente mi muerte, si yo no me la tu viera sabida y les diera tal voz en mi mismo. Mas no por esto son tales hechos con su relativa y representativa certeza, indiferentes para mi en tal razon; ántes bien acompañan, confirman, determinan de todos relativos contestes modos, en mi vida de relacion, mi propia y primera, racional, certeza de la muerte (2);

como la vista de otros séres mis iguales acompaña y confirma la certeza y verdad propia de mi sér y vida, y como toda primera y racional certeza de mí, la halio certificada de todos lados en mi vida de relacion; donde muchos, en general, cambian con error y daño consiguiente la certeza propia de la muerte por la segunda relativa, que suele faltar á veces dejándolos ciegos y olvidados sobre lo que más les importa ver claro y presente.

Tan cierto es que yo no pienso ni conozco la muerte por el puro positivo hecho aimpresion de ella en el sentido, como conozco dentro de la vida los hechos de experiencia, que la muerte no es hecho propio en si, observable de todos lados, ni en rigor es hecho; sino lo contrario, llámese pura negacion, crisis ó

<sup>(1)</sup> Sin esta supuesta certeza fuera imposible que, ante tales hechos exteriores, me llamára yo al punto à mí mismo, dándome como por entendido de mi propia muerte ante los hechos exteriores análogos. El niño no por ellos se forma idea de su propia muerte, porque aun no la tiene formada, y aun tales hechos exteriores los considera y refiere cada uno à si muy diversamente. No está, pues, en ellos la propia y primera certeza de la muerte para mí.

<sup>(2)</sup> Yo no pienso ni conozco ciertamente en mi conocimiento (en mi Espíritu) mi

muerte por el puro hecho é impresion sensible de ella, que no es de todos lados obser vable, sino mediante algun razonamiento en mi conciencia conforme con la observacion relativa hasta hoy del hecho de la muerte, y en contínuo pensamiento con el hecho, aunque distintamente del mero hecho y de mi pensamiento de el en mi mismo.



cambio. Y aunque del lado acá y de parte del sujeto, en la masa aparente del cuerpo, podamos notar ciertas señales precursoras del suceso, ni la muerte en si, ni en su parte opues ta à la de aca, es positivamente observable. De donde sólo resta que nuestro cierto conocimiento de la muerte, con su intima consiguiente impresion, sea todo interior nuestro, no atenido ni apoyado primeramente en la manca y solo relativa observacion del hecho en el sentido, ni menos fundado en la relativa induccion que de la muerte agena pudiera yo hacer à la mia; bien que mi interior certeza concierte con lo observado en otros y con el sentimiento comun humano en este pun to (1). Pues por lo puro observado en el sen-

- 112 -

tido, no se dá ningun derecho punto de partida ni de racional induccion, aun siquiera para adquirir la certeza de la muerte, cuanto ménos para formarnos el concepto de ella, si el sujeto no llevara en si otra fuente y fundamento anterior á toda relacion de ajena muerte.

Queda, pues, sentado en este punto, que en mi y en la absoluta certeza de mi conciencia tiene la muerte su propia y primera certeza, que no es otra que la de mi mismo el que y quien muero, y toma su primera claridad y concepto de muerte, de mi y en mi conciencia, donde, como en mi propio punto de vista, ó en ningun otro para el caso, puede ser conocida la que es en toda su verdad, segun lo que Yo mismo soy en mi y en tal determinada relacion; sin que tome ni traiga de fuera nuevo ser ó certeza que no tenga ya en mi-bien mirado,-y no pueda yo hallar con propia luz en mi razon, si no es concordancias, aspectos y representaciones de relacion segunda ó histórica, con certeza que supone la propia y primera mia y que vale sólo por esta. Este cierto conocimiento de toda y

<sup>(1)</sup> La observacion del hecho de la muerte dista, aun en el tiempo y las condiciones, del reconocimiento y sentimiento de ella. Ast, la muerte en su claridad, certeza è intima impresion pide la claridad y serenidad del pensamiento en medio de la vida. Por esto nunca es menos claramente reconocida y sentida que cerca del suceso, ni nunca menos reconocemos su certeza; como del opuesto lado y por analoga razon, el niño no tiene concepto de la muerte, ni el apasionado en cualquier sentido.



mi propia muerte, es decir, de la muerte entera como de ambos sus lados, y de la mia misma ó de que debo morir, lo tengo desde que reflexiono; lo sostengo en toda mi vida y junto con ella, viviendo, y lo llevo conmigo dentro de mi vida, vivamente, sobre el puro y preciso momento de morir. Por esto me im porta, como lo mas propio mientras vivo, estar claro y cierto sobre mi muerte para no caer en prevencion ni afeccion irracional ante los aspectos de relacion, que sorprenlen y confunden al distraido hasta el punto le creerse bajo un destino fatal ó misterioso, , lo llevan à una estéril resignacion ó à forarse ideas excepcionales y limitaciones no contestadas por la muerte, ó á no pensar ni poco ni mucho hácia este lado viviendo y muriendo como un animal: unus est finis hominis et canis.

### CAPÍTULO IV.

¿COMO QUÉ PIENSO YO LA MUERTE?

I

Convencido y certificado yo, con la inmediata y auténtica certeza de mi conciencia, de la presencia de la muerte en mi, réstame sólo fijarme en ella con atención pura y sostenida, para entender en mi propia ciaridad lo que es para mi el morir, cómo yo en mi vida y viviendo muero. Enterado de esta mi relación y crítico suceso en el tiempo (1), podré

<sup>(1)</sup> El morir y la muerte tiene la forma de un crítico suceso en el tiempo, en un

Conozco la muerte, en general y en todo su concepto, como relacion de negacion y contrariedad de parte de mí en mi vida, y bajo esto, determinadamente, como la negacion de mí en mi presente tiempo y vida. Estos térmi-

punto del tiempo, y está rodeado de tiempo de todos lados, antes y despues del crítico punto de ella. Y el tiempo del hombre despues de la muerte misma en tal crítico punto, sigue en nuestro pensamiento comun (unanime en todos los hombres en comunicación humana) en forma de la «comunión» reconocida de vivos y muertos. Segun esto hemos de decir que el hecho real cuya forma es la muerte en un punto del tiempo, es tambien un hecho crítico de la vida de este hombre, en medio de ella, y rodeado de todos lados de vida, del sujeto viviente. Esta inducción es del todo legitima.

nos debo considerar por su órden segun ván notados.

Pienso la muerte, en mi inmediata certeza de ella, como negacion pertinente toda à mi mismo é interior en mí; pero negacion relativa entre extremos mios contrarios entre si, y reciprocamente negativos el uno del otro. segun son dados tales en mi, que soy y me sé todo en unidad sobre los extremos mios, el mismo que soy y me sé distintamente en cada uno de ellos y compuestamente en medio de ambos. Este es todo el objeto que de mi parte doy à la muerte. Donde se vé claro que no conozco la muerte como la negacion pura, la total anulacion de mi sér, ni tampoco como la negacion ó anulacion dentro de mi de los extremos mios, que es menester subsistan eternamente para que exista la muerte, dado que esta se dá y la conozco precisamente en la reciproca negacion de ellos.

Sobre no tener la negacion misma ser propio, sino pura inherencia à un ser del cual se dice en relacion, como veremos, la negacion total de mi mismo ni la conozco, ni la sufro, ni aun puedo pensarla; pues Yo, pensándola, sería,



- 118 -

contra el supuesto de ser todo negado ó anulado por ella. La negación absoluta, la nada, no puede ser pensada, porque Yo el que pienso, soy, mi pensamiento, es, y en vano intentaria despojarme de mi ser; pues, aun cuando en un momento de ofuscación llegara á negarlo de mi, negándolo soy. El pensamiento de negación es simplemente relativo, nace en nosotros con la distinción. y recae sobre un objeto mirado en relación, en la que vemos que él no es lo que otros objetos son.

Ni menos la muerte que me negára y anulára desde luego, se diria de mi y mi pertenencia con tal relativa certeza como la pienso y todos conmigo; sino que tal muerte perteneceria á un ser incógnito para mi contra mi mismo, donde la muerte, léjos de serme cierta, me seria incógnita y, por tanto, indiferente.

Por otra parte, el suceso mismo de la muerte, segun su inmediata manifiesta forma de acaecer en tiempo cierto y preciso momento, es un suceso positivo, enteramente determinado, tal é histórico de la vida misma del hombre que muere, y esta su realidad históri-

- 119 -

ca y critica de muerte se funda en el ser y vida del sajeto, en quien recae el cierto hecho de la muerte. Luego en todo y el cierto suceso de la muerte se afirma de supuesto el ser y vida del hombre à quien, con certeza inmediata de quien muere, se refiere y atribuye la muerte misma.

Y de hecho, à lo menos en cuanto de parte acá relativamente lo observamos, la muerte se nos muestra aneja à la vida en indivisa continuidad, no sola y separada como la pura muerte de la vida. Luego todo nos lleva à pensar que la muerte, en lo positivo y cierto que es, supone de todos modos la vida à la que pertenece y es inherente, y si supone de todos modos la vida, ántes, despues y sobre el suceso, se sigue que la muerte es un hecho de nuestra vida. No importa que sólo la experimentemos ù observemos sensiblemente de parte acá; en nuestro pensamiento de muerte vierta tal, la conocemos de ambos lados como un suceso entero y cierto dentro de la vida.

Sólo al distraido de la realidad en las abstracciones del entendimiento y consiguientes - 120 -

representaciones de la fantasia, se le aparece la muerte como negacion pura y nada en si, como fantasma horrible que ha de arrancarle à los goces de esta vida, donde quisiera, por otra abstraccion, eternizar su individualidad.

Quedamos, pues, que Yo, en mi punto de vista v considerándome interiormente entre extremos términos de mi vida, conozco mi muerte en la reciproca negacion de un extremo por el otro segun son ellos mismos vistos en mi; en cuyo critico punto de negacion soy Yo, con verdad interior de mi y sabido tal, el que muero ciertamente, el que sufro inmediata mente mi muerte, y à quien esta pertenece intimamente con propia certeza; pudiendo decir, en general y de una vez, que todas las negaciones de mi y por mi sufridas, son tales é inherentes en mi en la forma que lo es mi muerte, la cual sólo conozco, como hemos visto, dentro y en medio de mi mismo, entre extremos tales y sabidos mios como mios, (1) II.

No obstante que en el estado comun y ordinario de la vida, y salvo especial atencion, el conocimiento y certeza de la muerte nos es tan llano y habitual, sin esperar á la observacion exterior del suceso, que pasa en proverbio de varios modos, segun hemos visto, esta misma muerte que nos es tan sabida como lo mas cierto, nos extraña y suspende con secreto terror cuando se nos representa de propio pensamiento, ó en palabra ó suceso ajeno. Donde parece contradictorio que lo propio é intimo en nuestra certeza, sin la

que tiene, mi muerte, doy en mi los términos tales y todos, en cuya relacion se dá el concepto de mi muerte y su inmediata certeza á la vez. Sostengo estos mis términos en mi vida y los veo en mi punto de vista, y como son tales y vistos desde luego, así dan en su relacion el concepto y certeza á la vez de mi muerte. Pues la muerte como cierta de mi, lo es de mi como en los mismos y tales mis términos en que toma su concepto tal; todo, á saber, bajo mi punto de vista, cuya unidad y absoluta claridad rige en todo esto.

<sup>(1)</sup> Ó bien: Yo en mi punto de vista, como en el que me es cierta, en la certeza



propia espera de que lo pensemos ú observemos de hecho, y tan de propio interês como la vida misma, no mas cierta para nosotros que la muerte, nos sea, en su determinada representacion, extraño y enemigo, terrifico, en el estado comun, á lo mênos, de la vida presente.

- 122 -

Es notable tambien y se contradice, al parecer, que, en iguales relativas circunstancias, el pensamiento, ó aun el propio suceso de la muerte, nos sea mas claro y conforme en la creciente y media edad de la vida, en plena vida, y al revés, mas contrario y vitando en la edad y vida decreciente, así en el tiempo como en el modo y contenido de la vida; cuando ántes bien, si la muerte sólo es lo que sigue negativamente al estremo de la vida, debiera suceder todo lo contrario; el jóven y lleno de actividad vital sentirse el mas contrariado y ajeno á la muerte, el viejo ú ocioso mas conforme y preparado á ella.

Es notable, asimismo, y contrasta por otro estilo, que la sorpresa con secreto terror ante la próxima representacion de la muerte y hasta de nuestra muerte cercana, cesa frecuentemente aun dentro de la vida, y da lu-

gar, ora à la serena conformidad, ora à una poderosa y superior energía que hace frente à la muerte misma, ó aun, à veces, se nos reaparece el hombre con una intima y nueva vitalidad como otro hombre y superior que el àntes de tal crísis; cuando, si la muerte es en si la extrema negacion de la vida, el dejar de vivir, su representacion con la segura certeza del suceso cercano no admite tras de si en lo último restante mas voz y consentimiento de vida, y mucho mênos nueva fuerza é intimidad de vida, como sucede y podemos observar.

Esta disconformidad de nuestro concepto de la muerte con el resultado de su certeza en el hombre vivo, nos mueve à considerar de nuevo la muerte en nuestro mas cierto conocimiento, para hallar, si es posible, en esta clara prevision para toda la vida delante de la muerte, resultados semejantes à los que de su inmediata certeza y cercanía puede sacar la vida, como de su propio fondo, sobre la muerte misma.

III.

Pero resumamos ántes lo expuesto en esta seccion. El pensamiento de la muerte nos



asalta á todas horas como punto tenebroso que vislumbramos al final de nuestra vida, y que presumimos nos esconde los problemas más capitales de nuestro presente y de nuestro porvenir, por lo que nos movemos con verdadero interés á pensar en ella. Para conocerla, tomamos un punto de vista evidente è inmediato con el objeto, Yo mismo y todo en unidad, el que soy y me sé sujeto y objeto à la vez de mi muerte, ó el que muero y sufro mi muerte. A la luz de este punto de vista halloque la muerte es cierta de mi, ó que debo yo morir con certeza propia é inmediata, no adquirida primeramente por observacion ó noticia, ni por la propia experiencia; pues, si de esto dependiera, jamás llegáramos á entender la muerte ni à creerla de nosotros como la creemos. Ni esta certeza es como la de un suceso venidero dentro de la vida, que tanto puede venir como no venir segun circunstancias; sino de un suceso que, aunque realizable en venidero tiempo, corresponde en su contenido á toda la vida, es contemporáneo con ella, y tan cierto como toda ella sobre todas sus interiores y mudables circunstan-

- 124 -

cias. Por último, me es presente y cierta la muerte como la negacion en mi de esta mi presente vida por su contraria del lado opuesto; mas no como la absoluta negacion de mi mismo, ni tampoco de los extremos de mi vida dentro de mi. Esto es, en suma, lo que hasta aqui hemos considerado.

Ahora, para aclarar el punto de vista que todavia ha de servirnos para todo lo últerior, por si acaso quedára alguna duda en el ánimo del lector, preguntamos: ¿cómo me es presente la muerte? ¿cou qué presencia cierta y determinada de ella misma, pues queriendo ó sin querer se me representa y me impresiona (de su supuesta certeza) como si sucediera?

La muerte me es presente, contesto, al modo que lo soy Yo mismo para mi, es decir, en mi propia unidad, yo en uno de mi mismo y el único entre todos para el caso; pues yo todo y el mismo, no otro, soy el sujeto de mi muerte, y muero, no sólo en parte, sino en todo mi contenido de partes, propiedades y relaciones, lo cual testificamos unánimemente todos atribuyéndonos la muerte, en nuestro sentimiento total y expontâneo de ella, á



nosotros mismos los que somos y nos conocemos como una totalidad de ser. Y todo lo propio que es la muerte y el morir sucede enteramente, tan cierto como yo soy y yo presente el sujeto de mi muerte.

- 126 -

Esto es lo primero cierto y firme en el caso: el ser y sujeto que muere, ó que hay quien muere, á saber. Yo mismo y mi sujeto de quien es cierta la muerte (1). Mas nótese bien que Yo no me entiendo aqui respecto á la muerte como el sujeto é individuo inmediato à ella en el tiempo, Yo en el último momento de la muerte; sino Yo mismo como en uno y en la unidad de mi vida es del que entiendo la muerte y su certeza, con quien habla propiamente la muerte y en quien esta tiene todo su sentido y verdad. Pues si la muerte hablara desde luego con sólo cierta parte de mi, ó con el puro sujeto en el tiempo y en el preciso momento del suceso en el sentido (2), mas no

(1) El que la recibe en toda su propiedad

Wrigor.

con todo el resto de mi en unidad y en todo el presente de mi vida, no pudiera yo, en mi propia verdad como Yo y en medio de mi vida, pensarla de mi y atribuirmela (1), y atribuirmela unánimemente con sentido comun humano, sin diferencia de sujetos ô estados humanos como sucede.

piamente la muerte del cuerpo en la Naturaleza; porque en esta vida y muerte del cuerpo todos coincidimos con inmediata semejanza, igual comunmente entre todos los hombres, y porque, en efecto, del nacimiento y muerte en la Naturaleza toma punto de partida la vida del espíritu en el hombre y comunion humana; mas no porque todo y el primer sentido de «muerte» y «morir» se encierre en la muerte del cuerpo en la Naturaleza.

(1) En unidad de pensamiento conmigo, con el pensamiento con que me pien. à mi desde luego, sin «medio» determinado entre mi y la muerte para concebirla y creerla, como media el sentido para conocer mi cuerpo, ó un testigo para conocer un hecho histórico.

<sup>(2)</sup> En qué nos fijamos y del que prin cipalmente entendemos hablar, que es pro



## SEGUNDA SECCION.

ESTUDIO DE LA MUERTE EN SÍ.

CAPÍTULO PRIMERO.

ANÁLISIS DE LA NEGACION.

I.

Veamos ahora la muerte en si, en comun del ser y los seres que mueren, los mortales; y pues la primera nota que hemos señalado à la muerte es la de negacion, bajo cuyo concepto decimos la muerte de todos los seres mortales, tanto como de nosotros, comencemos por considerar, en complemento de lo an tedicho y bajo nuestro punto de vista, el concepto de negacion.



Negacion y ser son términos contradictorios; si ser, no hay negacion; si negacion, no hay ser; luego la negacion no es ser. Pero la negacion es del ser, pertinente al ser, por cuanto el ser es absolutamente, y la negacion es, como tal negacion, relativamente, en nuda referencia à la propiedad del ser. Luego la negacion es del ser; de la forma del ser.

-130 -

La negacion no es propiedad material ó esencial del ser; porque entónces la negacion wria y, siendo, ya no habria negacion; ó oien el ser, cuya propiedad fuese la negacion, dejaria de ser el que y lo que es en propiedad, no tendria propiedades de su ser.

La negacion no es relacion primera ni ultima del ser; porque la relacion es, y entónces se repite el dilema anterior: ó la negacion sería, ó el ser principiaria ó acabaria dentro de si sus relaciones en no-ser, no siendo. Pero nada de esto cabe en razon; porque el ser es, no sólo en si, sino que en propiedad y relacion es el que es y todo lo que es, aun para que la negacion sea formalmente y se diga tal.

La negacion no es relacion directa dentro del ser: ni de un término superior y continente á otro inferior y contenido, del todo, por ejemplo, à sus partes; ni media entre iguales de extremo á extremo en el ser. Pues la negacion directa entre extremos anula la relacion supuesta entre ellos, y la anula dentro del ser mismo, de quien se supone que son ambos extremos igualmento; luego anula los extremos tales y la interioridad del ser mismo en ellos; luego anuia la relacion en propiedad del mismo ser que la negacion supone y à que pertenece formalmente: todo en contradiccion con el supuesto de la negacion misma. Otro tanto sucede, y es más claro de ver, en el caso de relacion directa, subordinada ó superior.

Ni la negacion deriva directamente de alguna relacion entre extremos dentro del ser; porque la relacion es, y de lo que es no puede derivar directamente el no-ser. Además, la relacion entre los extremos tales caería de algun directo modo en su propia negacion, á saber, segun alguna propiedad de los extremos mismos negados por derivacion, y caería - 132 -

en tal su negacion segun son tales extremos dentro del ser; luego caeria en negacion de la propiedad del ser mismo. Todo con la misma contradiccion del supuesto de la negacion que ántes (1).

(1) Por extremos, se entiende aquí, lo que del ser, en su unidad y de todo tal supuesto, resta y cabe pensar totalmente dentro del ser mismo con racional distincion. Pues pensado el ser todo en uno y en su unidad, sólo resta distintamente en el la contrariedad, esto es, la relacion entre extremos relativamente contrarios, los cuales se entienden tales enteramente «en» y «del» ser y la unidad, y bajo todas tales relaciones en su extrema distincion y relacion misma contrarios.» No se entienden los contrarios de otro racional modo; pues fuera del ser y la unidad nada de ser resta ni ewiste. Aunque hasta aqui no conocemos aun propiamente la negacion, ni como se dá en el ser, conocemos todos los terminos del ser y sus primeras relaciones, en cuya pertenen cia se dá y debe reconocerse la negacion. Pues, sobre la unidad ni fuera de los extremos en la unidad y sus relaciones, no resta que pensar del ser, ni dentro del ser cabe pensar todo lo determinado del ser mismo. sino bajo el mismo plan y relaciones aqui propuestos. Lo cual notese bien.

11.

Segun todo lo dicho, la negación no es ni va contra el ser, contra sus propiedades, contra sus relaciones, ni contra las relaciones directas entre los términos interiores del ser; porque la negación no es, ni tiene ser propio ni propia dirección. Con esto conocemos lo que el concepto de negación no es, veamos ahora en qué consiste.

Sentamos, desde luego, que la negacion es relacion puramente aneja à la union bajo el ser de los seres particulares, que, como particulares, cada uno espresa el ser é su modo, ó el ser se realiza en cada uno de modo singular y porpio, en cuyo sentido puede decirse que cada uno es precisamente lo que los otros no, por lo que, al afirmar cada uno, bajo el comun ser y esencia, su propio y peculiar ser, resulta entre todos una relacion indirecta de exclusion 6 negacion, en que cada uno, bajo la comun todos y todos por cada uno, bajo la comun



- 134 - afirmacion de todos. Aclaremos esto.

nido (1).

El ser, el absoluto que pensamos y siempre suponemos en la razon, se determina dentro de si, todo y el mismo, en seres interiores y finitos, en los que se refiere consigo como entre extremos distintos y contrarios suyos bajo su unidad. Estos extremos, no obstante ser y sostenerse tales y contrarios, se unen sin que se confundan, y mantienen esta discreta union en su esencial distincion é indirecta respectiva negacion, sin dividirse, sin anularse directamente el uno por el otro; ni

tampoco se anula el ser, que los comprende à

ambos como á su esencial y distinto conte-

(1) Cuando la negacion se mir a aisladamente desde un extremo sin el organismo racional del todo, ó abstractamente de
la afirmación y positiva realización del extremo mismo, lo cual es posible, é históricamente efectivo en el ser finito, entónces aparece la «negación» como una entidad positiva en sí y contra el ser. Pero la negación
asi preconcebida no tiene otro ser que el ficticio que le dá el entendimiento subjetivo,
que se aista de la razon en el ser y el ser del

Luego la negacion dice aquel modo como, en la interioridad del ser, los extremos contrarios sostienen su respectiva propiedad, con respectiva precisa negacion por cada uno de su opuesto, en la union misma racional de ambos en la unidad; pero esta negacion no es directa, sino indirecta é implicita en el positivo ser de cada uno; no es aislada, sino aneja á la union misma de ambos, y de este, no de otro modo, pertenece á la unidad y al ser en su interior esencial distincion.

De este modo la negacion es del ser y le pertenece esencialmente, como relacion dentro de él, entre sus extremos contrarios; pero le pertenece indirectamente, esto es, en razon de la afirmacion del ser en su misma interioridad, y de la afirmacion de los extremos, cada uno en su propiedad y ambos en su

hombre, y arrastra tras este prejuicio la fantasia y el sentido. En el estado y tiempo medio (entrehistórico) de nuestra educación racional en el hombre y la humanidad—que es aun el presente—es posible y efectivo es te mónstruo intelectual de la negación, y la muerte bajo este concepto.



union, en la unidad y bajo ella enteramente. Bajo estos supuestos, entre estos limites y del expresado modo se conoce la negacion en el ser y de toda razon del ser; de otro modo que el dicho, la negacion no se conoce ni es racional, sino una quimera del entendimiento subjetivo fuera de la razon y contra la realidad.

- 136 --

III.

Se sigue de todo lo dicho, que la negacion tiene su concepto y lugar dentro y bajo el ser en su unidad, no fuera, ni al lado, ni contra, ni sobre el ser en su unidad absoluta; y tiene su lugar, dentro del ser, entre sus extremos relativos contrarios, de la pura unidad restantes, y en su relativa contrariedad bajo la nnidad misma del ser constantes y subsistentes.

Entre tales extremos términos, en la extrema propiedad y relativa contrariedad que mantienen entre si bajo la esencial union de uno con otro en el ser, que subsiste en si sobre ambos igualmente en su unidad, ha lugar la negacion, precisamente en cuanto cada extremo, diciendo á su modo y en su limite interior todo el ser, lo dice, en la union, distintamente de su opuesto, esto es, siendo en si lo que no es su opuesto, y no siendo en si lo que su opuesto es en la unidad; ó siendo con su opuesto en el ser como con el otro que él en la union misma de ambos; ó negando puramente de sí y para sí su relativo contrario y juntamente unido bajo la unidad.

Ahora se ve con toda evidencia, que la negacion no es en sí esencia, ni propiedad, ni relacion primera ni directa, ni procede de ningun ser directa-negativamente à otro; sino que, como negacion, es pura formal inherencia à afirmacion extrema y determinada y sólo à la determinacion inherente; es, por tanto, relacion indirecta y contraria tal à su correspondiente determinada afirmacion, con la que es igual extremamente, bajo la afirmacion absoluta del ser en la unidad. Se vé, asimismo, que la negacion, siendo la relacion formal é indirecta entre extremos contrarios y distintos bajo su union



- 138 -

misma en el ser, cuyos se suponen ser los relativos extremos, y consistiendo en tal critica esencial distincion, es negada directamente de los extremos, así en su propiedad, como en su propia relacion y union en el ser: que sobre su relativo aspecto de pura negacion como desde cada extremo y tal punto de vista, es, en la correlativa negacion del mismo por su opuesto, igualada, equilibrada; y sobre esto, en la union igual y sobreunion de ambos contrarios dentro del ser en la unidad absolutamente, es vista (sobre vista) la negacion, como el puro límite de la distincion interior del ser en sus extremos.

Sólo en este sentido y con estos límites puede decirse que la negacion es relacion positiva y cierta de la interioridad é interiores extremos del ser, y cierta en el ser mismo que se la atribuve en su propiedad.

0.000

### CAPITULO II.

APLICACION DE LA DOCTRINA DE LA NEGACION Á LA MUERTE.

L

Tal es el sentido y valor de la negacion en el ser, en todos los seres y, fundamentalcomunmente con todos los seres, en mi mismo, respecto á todas las cosas que se dicen de mi en negacion.

Ahora bien, todos los términos dichos de la negación en el ser, se dan dentro de nosotros y en toda nuestra vida, en la cual estamos siempre relativamente entre vida y muerte, con permanente analogía del todo



- 140 -

de esta presente vida respecto à la muerte de ella en nosotros mismos (1). Yo en mi, pues, y mi propio punto de vista, estoy cierto de mi muerte bajo el concepto total y primero de negacion, que es cuanto mas cabe entender la muerte de mi; luego conozco la muerte en mi, ante todo, segun conozco la negacion en sí. Sigue, pues, aplicar ahora el concepto de negacion en general á esta determinada negacion mia que llamo la muerte, con lo cual me será conocida en razon y fundamento.

1.º La negacion no es ser, ni propiedad esencial, ni relacion primera ó última del ser. Luego la muerte no es ser ó esencia contra mi, ni relacion de cosa ó ser contra mi, en mi esencial unidad como Yo, ó en la unidad de mi conciencia:

2.º La negacion no es relacion directa de extremo à extremo del ser, ni deriva directamente de alguna relacion entre términos extremos del ser. Luego la muerte no-dice relacion directa entre mis elementos constitutivos, partes, propiedades, relaciones y estados, tan esenciales de mi como Yo mismo; no dice, por tanto, negacion ó anulacion directa de mis elementos, ni del uno por el otro, ni de la union orgânica de todos en mi, ni de mi ser en ellos, de nada, en suma, esencial é inmediato mio.

3.° La negacion es la relacion de contrariedad entre extremos positivos del ser, en cuanto, dentro del ser y bajo la union esencial de los mismos, cada uno sostiene su propiedad con negacion del otro. Luego la muerte es simplemente la relacion de contrariedad que existe entre extremos mios, en cuanto, dentro de mi mismo y bajo la union de todos en mi unidad, cada uno se afirma el propio que es à distincion del otro.

4.º En la negacion entre extremos positivos del ser, cada término niega el ser del otro, no absolutamente, sino relativamente,

<sup>(1)</sup> Sólo al distraido, ó al no advertido de la totalidad de las relaciones y de cómo es totalmente relativa esta presente vida, puede sorprenderle la muerte mirándola como cerrada, última y sin salida ni más proceso en el vivir, en vazon de mi vida toda en su unidad.



- 142 -

en cuanto cada uno es precisamente lo que el otro no es: la misma negación del uno por el otro supone y afirma el ser de ambos. Luego en la muerte, léjos de ser un extremo mio anulado por el otro, ambos son supuestos y afirmados por la relativa y recíproca negación del uno por el otro.

5.º La negacion es inherente à la posicion, ò à la afirmacion extrema y determinada. Luego la muerte es aneja à la vida, y léjos de negarla, la supone y expresa de todos lados, antes, en medio y despues, pudiendo decir ahora con todo claro conocimiento, que la muerte es un acto de nuestra vida, que muriendo vívimos.

6.º En conclusion, la muerte puede definirse la terminante y total expresion—la mayor que racionalmente yo sè—de mi particularidad y límite de sér en mi mismo.

H.

Resulta de lo que antecede que la muerte no es ser, ni propiedad positiva del ser, ni realidad ó hecho sensible á la vista; sino relacion y relacion crítica en pura formal contrariedad, negativa de un lado, positiva de otro, y á la vez de ambos en el rigor de la contrariedad misma.

Pero en tal relacion y rigor critico, la muerte no divide los extremos, cuya determinada contrariedad expresa en un preciso momento; pues, siendo indivisa de ambos, sólo puede decir, y dice en sí, la extrema oposicion de ellos en el inmediato y critico punto de contacto de uno con otro en el tiempo. Tampoco los une desde luego, seguida-históricamente, uno con otro; ántes bien, en el punto de tal union los separa extremamente. Pero fuera del crítico pento de su determinada contrariedad, se unen, o mejor, están unidos ambos contrarios, libremente, en un fondo y unidad comun de la misma vida en que extremamente se contrarian; y esto, en el ser y sujeto de aquella vida, cuya determinada interior contrariedad expresan ambos igualmente en terminante formal negacion de uno por otro en el tiempo. En esta intima uni-



dad y unidad de propia vida, con igualdad de ella en la contrariedad misma de ambos opuestos lados, es donde siente inmediatamente el sujeto la decidida negacion de uno por otro en el fermal rigor de la muerte, ó siente la muerte misma, la suya propia cada cual; no la muerte en si como pura entidad general negativa de esta vida, que en si ni se conoce ni se siente.

En la muerte misma, pues, lo propio, positiva y eternamente concebido, conocido y consiguientemente sentido en el ser racional finito, es el rigor decidido, claro y terminante de la contrariedad, dentro de nuestra unidad real y esencialmente viva, con la trascendencia de tal á la intimidad total de nuestra vida (1); pero no es propiamente concebida y sentida en la muerte, ni su pura nega- 145 -

cion hácia acá que por sí no da concepto ni sentimiento, ni la afirmación en la muerte misma de otra vida que, con tal relación, ni conocemos ni sentimos directamente desde acá.

<sup>(1)</sup> El temor positivo, intimo, de la muerte es el temor de mi mismo en mi propia fundamental certeza en razon de toda mi vi da, ante la determinada contrariedad en el tiempo, con su contraria vida racionalmente prevista.



### CAPITULO III.

DE LA MUERTE COMO NEGACION DE ESTA VIDA.

I.

Conocido el concepto de negacion y el de la muerte como negacion de la vida en general, consideramos ya la muerte como la negacion determinada de esta presente vida.

Atentos á todo lo anterior y fieles á nuestro punto de vista, á saber. Yo el que soy y me sé Yo mismo y todo sujeto y objeto de mi muerte, sacamos de lo expuesto las siguientes legitimas conclusiones:

1." La muerte expresa la relacion de con-

- 147 -

trariedad (1) entre esta presente vida y su inmediata contraria, como entre términos extremos de mi propia vida, viviendo aun en el crítico momento y punto preciso de la muerte. Luego la muerte no puede existir ni ser concebida sin la otra vida, término extremo de la relacion en que ella consiste; y la certeza inmediata que tenemos de la muerte, de que hemos de morir, supone en nosotros igual é inmediata certeza de la otra vida, de que hemos de vivir despues de la muerte.

2.º La relacion de contrariedad que expresa la muerte, consiste en que, dentro de la unidad de mi vida y bajo la union en ella de sus extremos contrarios, la presente vida se

<sup>(1)</sup> Tan ciertos estamos, aun ántes de toda reflexion, de que la muerte no tiene otro sentido ni vaior que el de contrariedad, bien que la principal de nuestra vida, que aplicamos expontáneamente esa palabra á todas nuestras contrariedades cuando queremos significarlas en su grado máximo, diciendo: «es cosa de morir; muerte civil; estoy muer to al mundo; matar de hambre; se muere por hablar; está muerto de pena... &.

afirma à su modo como verdadera, y al afirmarse, niega de si la verdad de la otra; mas no en absoluto, esto es, en si misma, anulándola; ântes en este sentido la afirma, como el opuesto término necesario para su relacion. nego la muerte, aun considerada en lo puro e relacion negativa, afirma la propiedad y

- 148 -

nego la muerte, aun considerada en lo puro le relacion negativa, afirma la propiedad y valor positivo de la presente vida y la propiedad y valor positivo de la futura su contraria, como los términos extremos de su relacion: contra aquellos que desdeñan esta vida como mero valle de lágrimas, donde hemos venido para ser puestos á prueba y merecer; y contra los que, del lado opuesto, lesconocen y desestiman la futura, particularizados y hechos parte y partidarios de la presente. Los unos como los otros andan por diferentes caminos igualmente extraviados de la razon y la verdad.

3. Así como la negacion es inherente á determinada afirmacion, así la muerte es inherente á determinada vida y la supone de odos lados. Supone y dice la vida presente y la futura, entre las que expresa la relacion de contrariedad; supone y dice la vida de union

de la vida presente y de la futura en mi, en quien se juntan ambas sin confundirse; supone y dice la vida de unidad en mi ser, el todo que en mi contengo la vida presente, la vida futura, la muerte (6 relacion de oposicion entre ellas) y la sobrevida ó vida superior, serena, igual, en la que vivo en lo esencial todas mis vidas particulares. La muerte sólo indirectamente niega la vida; de parte acá, afirma la presente y niega la futura; de parte allá, afirma la futura y niega la presente; en la union de ambas en mi, al affrmarse las dos vidas de una vez, las distingue entre sí; y en esta relacion de pura distincion y contrariedad entre toda la vida presente y toda la vida futura bajo la union de ambas en mi unidad, consiste propiamente la muerte. Ahora vemos claro que, para entender la muerte y sufrirla con entereza, como á varon prudente corresponde, hemos de estar en la unidad de nuestro ser y de nuestra vida, en la cual nos es sabida y presente de una vez toda nuestra vida temporal, la presente como la futura, la negacion de una por la otra ó la muerte relativa, y la afirmacion absolu-



ta de ambas en su union en mi sobrevida esencial. Porque estando en la unidad de mi vida, estoy en mi presente vida que es parte de ella; estoy en el todo esencial de mi vida, 6 en toda mi infinita vida, que se manifiesta en el comun de los hombres en su aspiracion a vivir y realizarze infinitamente; estoy en prevision de mi vida futura y, consiguientemente, en prevision de mi muorte, y con esto mantengo la serena calma del varon fuerte que, escudado en su razon, mira los peligros de muerte, la posibilidad del accidente y hasta lo incierto del crítico momento en que ha de suceder, con sentimiento si, es decir, sintiéndola, pero sin pasion de ánimo, con paz y con amor, sin desearla ni temerla, y con aquella resignacion que nace de la seguridad en las propias fuerzas para sobrevivirla. Lo contrario sucede cuando el hombre desierta de la unidad de su ser v vida; entônces, ora se adhiere por las seducciones del sentido à esta vida que toma por fin y têrmino de su existencia; ora, llevado en alas de un espiritualismo fantástico, se declara enemigo de esta vida que sacrifica á la otra, no temiendo atentar contra su cuerpo para dejarla; ora, en fin, se entrega indiferente à una resignación pasiva, como quien, no hallando medio eficaz de combatir la muerte, renuncja à vivir para evitarse el trabajo de morir.

II.

À iguales conclusiones llegamos del lado opuesto de la observacion, donde vemos que la muerte, en su propia determinada cualidad y en el preciso tiempo de la vida de N. en que sucede (1), es el único suceso de toda la vida conocida de aquella persona, en que acaba y no sigue su vida. Este pensamiento y valor

<sup>(1) «</sup>Note faltarà tiempo paramorirte,» solemos decir. Esto es, la crisis pasarà dentro de tu tiempo mismo, dentro de cierto continuo pensamiento, y pensamiento en plan cierto con todo tu pensar y pensar en el tiempo, en tu unidad y la unidad de todo tu tiempo presente. No debes, pues, estrecharte ahora en tu tiempo, que, aun en la muerte, tendrás anchura de tiempo.



positivo de ser la muerte término cierto de la vida conocida de N, supone en la muerte misma algo positivo, análogo y correspondiente á esta presente vida, cuyo término y fin positivo es, como lo contrario igual á ella, á toda ella, y reciprocamente, en todo rigor de contrariedad y relativa negacion.

- 152 -

Luego la muerte, en tal terminante positiva negacion de esta vida conocida de N, lleva y dice en si vida, y la supone, y la pone tanto y todo como es término de la presente en relativa negacion; y en la negacion misma la pone inmediatamente con esta vida, sin division ni discontinuidad.

Segun lo cual, no cabe en razon decir, esta vida, ó la vida en general, acaba absolutamente, queda negada toda en la muerte; cuya negación pura contradice con nuestro pensar y saber cierto de la muerte, la cual sólo en relación è indirectamente es negativa de esta vida. Sólo cabe decir, en verdad, que la muerte es la forma tal, rigorosa, crítica y determinada en todos los individuales modos de la vida, de real contrariedad de esta individual vida con otra su igual en la esencia, pe-

ro su opuesta en la total determinaciou. Cuya contrariedad, à la vez que negativa de este lado— el inmediato presente que vivimos—en todos los modos y relaciones de la vida, por lo cual parece formalmente verdadera muerte de esta vida, es, en el mismo punto y en todos los mismos individuales modos, positiva del opuesto relativo lado.

III.

Podemos ahora darnos razon de las disconformidades que más arriba hemos notado (sec. I; cap. III y IV) entre nuestro conocimiento de la muerte y el resultado de su certeza en nosotros.

Hemos visto que la negacion, bien que relacion indirecta é inherente siempre à determinada afirmacion, es relacion positiva y cierta de la interioridad, ó de los extremos interiores del ser, y en el ser siempre presente. Tal es el fundamento de la presencia de la muerte en nosotros; de que la conozcamos y nos la atribuyamos con certeza propia é inmediata aun ántes de tercera relacion ó noticia adventicia, y de que, así la muerte como las demás negaciones determinadas que encontramos en nuestra vida, tau multiplicada é infinitas como son nuestras relaciones, las reconozcamos, despues de la primera impresion, como de anticipada y supuesta certeza en nosotros mismos y en nuestra razon sabidas y ciertas, no primeramente sabidas por el suceso.

Nos esplica esto, asimismo, que, tanto sobre la muerte como sobre todas las extremas negaciones y contrariedades en mis relaciones de ser y vida segun mis propiedades y modos totales de ser, halla el hombre y la Humanidad—y yo puedo fundamentalmente hallar en mi-fondo de resistencia y superioridad, pudiendo sobreponerme á ellas y sacar, como se dice, fuerzas de flaqueza, esto es, sacar del fondo positivo de mi ser nueva esencia y vida sobre la negacion presente, y vida mas intima, pura y libre que antes. Todo lo cual fuera inconcebible, si la negacion—y la muerte bajo este su primer concepto en

que la consideramos - fuera algo positivo en si contra mi mismo en mi fundamental unidad (mi racionalidad), ó fuera algo de principio a fin de relacion; más no lo es, siendo la negacion una forma de mi interioridad, de mis interiores propiedades, consistente en que cada una es extrema de las otras bajo mi propia unidad, y en esta extremidad opuesta y contraria en todo rigor; pero contraria, no pura, ni última, ni primeramente; sino contraria con v en medio de la union de unas con otras bajo mi unidad, rigorosa y estrictamente: de donde resulta que la negacion es mo vible en particular, por el movimiento positivo interior de las mismas propiedades á que se adhiere en el rigor de su contrariedad puramente.



# TERCERA SECCION.

DE LA SUPERVIVENCIA.

CAPÍTULO PRIMERO.

DE LOQUE MUERE Y DE LO QUE SOBREVIVE EN MÍ.

I.

La muerte dice en si misma, anejamente à esta vida en que aparece, la negacion determinada de la presente vida por su positiva contraria, à la que và aneja positivamente del lado opuesto al nuestro, como de este và aneja negativamente à esta vida hasta aquel preciso punto.

En este lugar reconocemos el fundamen-

Ahora bien, terminando efectivamente esta vida que vivimos en su contraria del mismo género por el límite preciso de la muerte, no se interrumpe la vida en la muerte, ni se pierde ni anula en la realidad del ser y sujeto viviente que ahora muere; ântes bien, en la vida esencial del sujeto y en toda tal razon

dentro del mismo, esta vida se continua con su contraria inmediata sobre su misma determinada é histórica contrariedad (I), en la que únicamente se excluyen ambas, expresando en lo demás, cada una en su tiempo, las mismas esencias, razones y esenciales relaciones

<sup>(1)</sup> Conocemos ciertamente la muerte y la vida contraria à esta per fundamento de la vida (no per nada ni per cosa ajena à la vida) en nosotres mismos. No la conocemos per el mero hecho de la muerte, que es puro formallimite, ni per relacion de la contraria vida misma, que de hecho no conocemos.

<sup>(1)</sup> Llevamos en estavida el pensamiento, la certeza, la conviccion de otra y toda vida, no como en mera relacion, en mera relativa continuidad con la presente, y como desde punto de partida de ella; sino en toda razon de la esencial y eterna vida del ser y del ser viviente (del ser en ser viviente), y que muriendo edeterminadamentes revive, como de razon es deducido, y del hecho mismo de la muerte, atentamente reflexionado, es racionalmente inducido. La continuidad, pues, de la vida de parte aca de la muerte con la vida de parte allá de la misma muerte, es continuidad con decidida entera contrariedad; no continuidad meramente relativa, conmensurable desde aquí; sino racional, de libre correspondencia y, en tal modo, firme y cierta como lo es la vida, como lo es. dentro de la vida, la muer te misma, «límite interior de la individualidad de la vida en cierta total relacion y tiempo de ella.



del ser y sujeto en su vida y sobrevida, ó supervivencia, sobre todos los estados y tiempos determinados y en su pura determinación opuestos, que él vive en su ser y sujeto (el sujeto de su vida).

- 160 -

Pero esta vida individual se continua con su contraria igual por el límite de la muerte, no sólo en la igual razon y fundamento de vida que ambas tienen en el ser y sujeto viviente, y en tal racional correspondencia sobre su histórica oposicion; sino que, segun esto mismo, se continuan, determinadamente, con individual cierta correspondencia tambien: es decir, el modo como es vivida (1) cada una en su propio tiempo (para nosotros esta presente) se continua con el modo de ser individualmente vivida toda otra, (inmediatamente la signiente contraria à esta) en su propio tiempo tambien, en el mismo sujeto. Mas se corresponden, digo, en su misma individualidad, esta presente vida, por ejemplo, que es la inmediata interesada, y la signiente su contraria, - que es, relativamente hácia acá, la muerte de esta-en la individualidad misma del sujeto que, en las totales relaciones por él propiamente vividas con el medio natural, espiritual y humano, en que nace y muere en el tiempo en medio de la realidad bajo su esencial relacion con ella, queda en sí y en la propiedad intima de su vida racional caracterizado por su vida de relacion, la total y única presente cada vez; y con este caracter, indeleble en el individuo humano, trasciende el sujeto à toda su vida esencial en la unidad del serracional, y por consecuencia, trasciende inmediatamente á la contra parte y vida de esta presente (1), reflejándose

<sup>(1)</sup> Lo primero que nos interesa en esta vida y de ella para la muerte, no es lo que dejemos hecho aqui para esta vida: sino lo que dejemos hecho en razon de la vida, absoluta y eternamente, en razon de la cierta y fundamental vida, con todo el sentido de la vida y el vivir, igual para esta como para su contraria y la superior. Entónces estamos en esta vida firmes sobre la muerte. Nuestra máxima de conducta debe ser, vivir en esta vida determinada en el sentido de la vida fundamental.

<sup>(1)</sup> El sinjusto» seguirá, segun piensa él mismo en su razon ante su vida y en razon de esta misma vida (razon práctica), en

En suma, en el ser y sujeto é individuo humano, las relaciones en el medio en que vive —las totales de nacimiento á muerte como las particulares intermedias en todo el presente

la «injusticia,» segun la ley de la continuidad de esta vida en lo esencial de ella misma con la siguiente è históricamente su «contraria.» El «justo» seguirá, segun la misma razon y racional conciencia en vista de toda esta vida, en la «justicia.» Esto es lo que inmediata è intimamente, en nuestro propio juicio y segun nuestro «racional ser» en el caso, nos aterra o nos afirma, ante nuestra conciencia racional en la esencial razon de toda nuestra vida sobre esta individual relativa en el tiempo, en el pensamiento lucido o en los tiempos nuestros cercanos al crítico de la muerte, resultando, en el primer caso, el temor apasionado, en el segundo, el temor racional de la muerte.

inmediato—pasan en su última determinación é individual efectividad mediante el limita de la muerte; pero el individuo mismo, la realidad y el medio entre ambos respectivamente, no pasan, sino que que dan con esencial é imborrable carácter en la razon de su ser y de su vida, ó en su vida esencial, tanto en propiedad como en relación.

H.

Tocamos aquí á la tan controvertida cuestion de la inmortalidad, y con ella á las del juicio final y de la sancion futura, que han resuelto de manera tan distinta profetas y filósofos segun los tiempos, los paises y las razas. En la primera edad de los pueblos, edad de sentimiento y de té, se ha creido que los muertos seguian viviendo como puros hombres, que ora habitaban los lugares donde descansaban sus cuerpos ejerciendo influencia bienhechora sobre los vivos, si sus familias acudian diligentes á sus tumbas á tri-



butarles las ofrendas debidas; ora vagaban por la tierra como almas en pena causando males y daños à sus deudos, si estos descuidaban de honrarles en la forma que su religion prescribia. Tal creyeron en un principio mogoles, hamitas, semitas y arias, por lo que sabemos de su historia. En la segunda edad, en que la reflexion da los primeros pasos para sustituirse al sentimiento, unos, como los egipcios y mas tarde los cristianos, advertidos por la observacion de que el cuerpo se pudre y queda al cabo reducido á polvo. solo admitieron inmediatamente la inmortalidad del espiritu, pero inmortalidad completa, tanto de lo esencial como de lo individual; mas repugnandoles la muerte absoluta del cuerpo, supusieron que este, en un plazo mas ó menos largo, resucitaba para ir á juntarse con su espíritu por toda la eternidad: otros, como los chinos y los indios, generalizando y aplicando al hombre lo que el testimonio de los sentidos les enseñaba respecto del mundo natural, donde todo lo individual pasa y sólo la materia queda, donde los seres que hoy nacen, crecen y se desarrollan con la materia

- 164 -

que dejaron vacante los que ayer murieron, negaron la inmortalidad del individuo, afirmando la eternidad de la esencia y del ser en general; y los primeros decian, el hombre, al morir, devuelve su cuerpo à la tierra de donde ha salido, su soplo vital al cielo donde và à confundirse con el ser universal (l'aos); les segundos enseñaban, la suprema felicidad con. siste en despojarse de la judividualidad hasia identificarse con la esencia de Brahma; otros. como griegos y romanos, preocupados con el pensamiento de la unidad, caveron en mil dudas acerca de la supervivencia del hombre, no atreviéndose à afirmarla ni à negarla: algunos admitieron una inmortalidad esencial, genérica, no del individuo humano sino de la humanidad, que no satisface al comun sentimiento que brota del fondo de nuestra naturaleza; los germános, en fin, que no veian en el hombre mas que su carácter personal, figuraronse una inmortalidad individual, que consistia en la continuacion del individuo humano en el cielo de Osiris. Bueno es hacer notar en medio de estas variantes, el hecho constante de la creencia unánime de los pue-



blos de todos los tiempos y paises en la supervivencia.

- 166 -

Mas tarde, cuando la reflexion elévándose sobre el campo de la observacion penetró en el mundo de las ideas, la cuestion se simplificó, quedando reducida á averiguar si la inmortalidad es del indivíduo ó del género, si sobrevivo vo mismo el que me conozco con este carácter determinado é individual, ó si sobrevive unicamente la esencia humana que hay en mi, y no aun como mia, sino como de la humanidad. Entre estas opuestas afirmaciones se mueve vacilante la opinion hoy todavía, sin llegar à pronunciarse decididamente por ninguna de ellas. Así, dejando á un lado á los que siguen abrazados á estas 6 aquellas creencias, con quienes no se debe contar cuando de pensar se trata, dos corrientes parecen prevalecer hoy en el mundo, el materialismo, teórico o práctico, y el que podemos Ramar idealismo objetivo; ambas llegan, sin embargo, por diferente camino à conc'usiones idénticas en el fondo, solo diferentes en la fórmula. Los primeros, desconociendo todo valor sustantivo al espíritu y

atenidos á la observacion de la muerte corporal, niegan naturalmente todo género de inmortalidad al hombre, como no sea la de la materia; los segundos, por el contrario, asientan desde luego la inmortalidad, mas no del individue, sino de la esencia ó del género humano, consistente principalmente en la memoria que la humanidad viviente guarda de las obras y virtudes de los muertos. Una y otra conclusion nos es igualmente indiferente: ninguna satisface nuestro comun sentimiento: ninguna tiene aplicacion moral à la vida presente; porque, ¿qué le importa al individuo humano que la materia que constituve su cuerpo sobreviva, o que sobreviva su esencia general, si en ambos casos él mismo acaba y muere? ¿ni de qué sirven esas inmortalidades, la material de los primeros, la esencial genérica de los segundos, para el régi-/ men, orden y direccion de esta mi vida, que de cualquier manera queda suelta, desligada, sin sentido, sin fin ne razon? Si yo. el que abora me conozco tal con este mi carácter v modo deser individual, no sobrevivo, entonces en vano es que nos cansemos en ave-



riguar el género y manera de ser inmortales; pues cualquiera que seá nuestra inmortalidad, además de contradecir el consentimiento unánime de los pueblos, habrá de quitar á nuestra vida sus más bellas relaciones; á nuestra naturaleza, sus más poderosas tendencias; al universo, su plan y sus leyes, y á Dios, la razon y la finalidad en sus obras.

- 168 -

III.

Con los antecedentes que hemos sentado, puede ya el lector caminar por si solo à la solucion de estos problemas; por esto, para abreviar, nos limitamos à indicarla.

Siendo la muerte la relacion de toda esta vida con toda su contraria, relacion interior en la unidad de mi vida racional, es évidente que, en el preciso y criti o momento del suceso, en ese momento de paso de una vida á otra, en que puedo decir que no estoy en la una ni en la otra, sino en medio de las dos, esto es, en la pura relacion de toda la pre-

sente à toda la futura dentro de la unidad de mi ser v vida; ès evidente, digo, que, en ese critico momento, toda esta vida temporal con todas sus relaciones ha de serme presente de una vez en la claridad de mi vida racional, como la parte es presente al todo, y presente juntamente lo que resulte en bien ó en mal de toda ella para mi destino ulterior. Pues bien, esta pura presencia en mi, en la unidad de mi vida racional, de toda esta vida, con la presencia á la vez de lo que resulte para mi en bien ó en mal de todo lo hecho aquí, y segun cuyo resultado habrá de determinarse mi vida ulterior, es lo que se llama juicio de la vida, juicio final; esto es, juicio que hacemos de toda nuestra vida al fin y término de ella, y en el que nosotros mismos somos los jueces y los reos, ó mejor, nuestro ser juzga à nuestro sujeto, el sujeto de la presente vida. De aqui procede el santo, sagrado y secreto (misterioso) temor de la muerte; porque todas las razones de mi ser en mi vida y del ser de mi vida misma, se juntan y concurren en este critico y solemne punto, donde lo finito toca con lo infinito en

nosotros; por esto tambien es posible que el hecho de la muerte realce en ocasiones, como decimos, la vida de un hombre ó pueblo, y por modo á veces contrario á como era conocido en vida, libremente, v no por uno 6 más sujetos, sino por el comun de los hombres; en ese valor, en fin, que tiene la muerte como de sintesis y resumen de toda esta vida, se funda el valor que damos à la última voluntad del muerto, y el sagrado respeto con que procuramos cumplirla. (1)

tierra el poder que no la respete!

(1) Entre los derechos del espíritu, es el mas sagrado el del espíritu en su ultima hora, al cerrarse para esta vida. Si el se encomienda a otros, santa sea su voluntad: si quiere restar libre y en paz con Dios, san ta sea su voluntad. A lo sumo, y por cuenta de lo que ha vivido en comunion social, debe dar cuenta de cómo ha vivido y sentido con los demás racional y sinceramente; pero si él, esto hecho y cumplido, reclama en aqueila santa hora su derecho y libre voluntad en su conciencia ante Dios, mal haya en la IV.

Hemos visto que la vida presente y la fu tura se continuan, no sólo en tener ambas la misma razon y fundamento, expresando de consuno las mismas esencias y esenciales relaciones del ser y sujeto humano; sino que se continuan tambien con correspondencia individual, dependiendo la calidad de la otra vida del modo como hayamos vivido la presente; porque siendo estas vida y la futura partes igualmente esenciales de la unidad de mi vida racional, se refieren en el tiempo en razon de condicionalidad, determinando el género de vida presente lo que habrá de ser para cada cual la venidera. Esta relacion individual se obra mediante yo mismo. En mi vida presente, segun cómo me muestro y obro conmigo mismo y con los seres alrededer de mi, asi contraigo un determinado, individual carácter, imborrable por cualesquiera actos que practique; y al pasar con este carácter à



la otra vida, siendo el mismo ser y sujeto el que sigo viviendo allá que el que he vivido aqui, se determina la vida futura conforme à aquel mi caracter individual, que es reflejo y compendio de todo lo bueno y malo que he practicado en la vida presente. En esto consiste la sancion, que no viene à dictarnos desde fuera un ser extraño, sino que llevamos escrita en nuestra conciencia al morir; que no es incógnita para nosotros, sino sabida y consentida por nosotros, como que es obra nuestra. Por esto los que han empleado esta vida en malas obras mueren desesperados, sin que tengan virtud para consolarles cuantos auxilios se les presten por sus deudos y amigos; por el contrario, el justo muere contento y dichoso ante la conformidad de su vida temporal con la razon, que es su ley divina; en la seguridad de que se halla en paz con todo el mundo, y en el presentimiento de la bella y racional (divina) vida que le aguarda: todo lo cual fuera imposible que sucediese. si no tuviéramos ya en esta vida algun conocimiento de nuestra sancion.

- 172 -

Pero la vida presente se corresponde indi-

vidualmente con la siguiente inmediata, dentro de la unidad de mi vida racional, à la que trascienden inmediatamente mis obras, como mediante ella, trascienden à la siguiente y à todas mis ulteriores temporales vidas, Por manera que cada acto de los que aqui practico, tiene una trascendencia eterna è infinita, influvendo, no sólo en los signientes de esta mi pre sente vida, ni sólo en mi vida ulterior inmediata: sino que influye, ante todo, en la unidad de mi vida, igual aqui como donde quiera, y luego en todas mis venideras infinitas vidas temporales. Luego debemos tener por máxima constante de conducta aqui, obrar en cada momento y punto de perfecto acuerdo con el bien y en conformidad con todas las relaciones y circunstancias hasta las más insignificantes, sin olvidar nunca que el menor de nuestros actos influye para siempre en todo nuestro destino.

V.

Es evidente, despues de lo dicho, que to das las relaciones que sostiene el hombre en



esta vida, así las meramente individuales como las de familia, de pátria, y las totales de nacimiento à muerte, pasan y mueren, mas entiéndase bien, sôlo en su última determina cion, en su efectiva individualidad; pero yo mismo, con todo lo esencial que soy y me conozco, con lo esencial mismo de aquellas relaciones, y con todo lo esencial que he hecho en esta vida, no pase hi muero, sino que quedo el mismo con mi individual carácter, formado aqui, para la otra inmediata vida y las siguientes infinitas. Porque la muerte, que se contiene toda en el concepto de negacion. sin que encierre en si otra cosa ni alcance à más que á lo que alcanza la negacion, no me niega à mi mismo en la unidad de mi ser (Yo); no me niega como sujeto de mis estados interiores; no niega tampoco estos mis estados en su ser ni en ser mios, ni directamente el uno del otro; sino que sólo niega mis estados en cuanto cada uno, en su individual determinacion en mi, es el que es à distincion del otro à la vez que unido con él: hasta aqui alcanza la muerte y su poder, de aqui no pasa. Soy pues inmortal, no solamente en la general esencia

- 174 -

humana, sino en todo lo esencial que hago en esta vida, salvo la última determinacion. lo cual, bueno ó malo, trasciende á la siguiente vida y á todas mis ulteriores, en cuanto llevo mi carácter formado segun ello; es decir, una manera de pensar, sentir, querer y obrar, más ó ménos conforme con mi naturaleza racional y con la esencia divina, y que decide de mi destino por la infinita sucesion de los tiempos, por los siglos de los siglos.

n-pop-

DE LA VIDA FUTURA.

I.

Pero ¿qué seré yo despues de la muerte? ¿Qué son mis deudos, mis próximos, ayer vivos conmigo, hoy muertos? ¿Los muertos son, viven, cómo viven? He aquí la cuestion capital que llevamos todos planteada en nuestra conciencia desde que alcanzamos el uso de la reflexion; que nos sobrecoge y nos confunde cada vez que un hecho exterior, como la muerte de un semejante, la vista de un cementerio ú otro cualquiera, despierta nuestro

pensamiento de ella, y que miramos con el mas vivo interés, porque estamos convencidos que del valor que demos á la vida futura, depende el criterio á que habemos de ajustar la presente. Veamos, pues, á la luz de lo expuesto y ayudándonos con el sentido de frases y hechos de uso comun, la parte que, desde esta vida é historia, podemos saber de lo que se oculta mas allá de los umbrales de la muerte.

П.

De que los muertos tienen algun ser, es ya una indicación el que, aun como muertos, los nombramos y nos entendemos unos con otros en la conversación comun en tal sentido y nombre, como de algo supuesto del nombre mismo, y supuesto, no para algunos, sino para todos los vivientes, presentes como futuros y en continuidad.

Pero nombramos, se dice, la idea y memo-

- 178 -

ria subjetiva que nos queda de los muertos, no algo objetivo en si y objeto de tal nombre.

Que el peusamiento comun-presente de los muertos como tales, todos en uno presentes á nuestro comun pensar, de cada cual como de todos los vivientes, se da en nosotros, no admite duda; mas la negativa añadida, que tal pensamiento no tiene objeto pensado, -sino que es pensamiento y nombre de una idea subjetiva mia, -necesito yo probarlo; porque ni del mero hecho de la negacion, ni del nombre con su supuesto objeto, se sigue derechamente dicha limitacion, ántes bien lo contrario. Además, como el puro hecho de negarlo yo contra la razon del nombre mismo y su sentido inmediato, no es tal prueba de mi negativa, sólo resta buscarla en la cosa misma, en los muertos; pero estos los niego vo (de mi supuesto); luego queda dicha negacion como puro prejuicio subjetivo sin racional fundamento.

Pero tenemos, se dirá, la prueba negativa en el mero évidente hecho de que los muertos no tienen la real vida que nosotros tenemos.

Está bien, mas esta nuestra realidad inmediata—la única que podemos atestiguar—es

para nosotros tal entendida realidad y vida. segun nuestro pensamiento de ella y pensandola tal, que es lo primero de nuestra parte y pensamiento respecto à nuestra presente vida v con ella adecuado; pero realidad y vida para nosotros como no pensada tal por nosotros mismos, no lo es, ó no podemos afirmarla, ni afirmar ó negar nada relativamente á ella. Ahora bien, como en este mismo pensamiento nuestro y pensamiento de nuestra vida ó de que vivimos, pensamos los muertos como el extremo opuesto á los vivos y lo preciso restante de estos en supuesto y razon de Humanidad, (que es en el que hablamos y pensamos como de vivos à muertos, de muertos à vivos), se sigue que en tal nuestro pensamiento sólo conocemos los muertos como el opuesto extremo relativo à esta nuestra inmediata è individual vida, de que de presente nos sabemos; pero como los absolutamente no ser y no vivientes, privados de toda vida, no los hallamos, pensándolos como los pensamos de nuestro mismo hecho con presente y vivo pensamiento, el mismo con que nos pensamos y conocemos en nuestra presen-



te é inmediata vida, la individual en toda su determinacion. El puro no-ser no tiene pensamiento, por lo mismo que no es; ni el puro no vivir, ó lo no viviente, tiene pensamiento: no hay quien lo piense en el tiempo, como nosotros, viviendo y pensando en el tiempo, tenemos el pensamiento vivo de los muer tos (1). Luego nuestra presente realidad, se

- 180 -

(1) Y aunque se diga: los muertos restan con algun ser, pues los pensamos y los tenemos presentes; pero no con nuestro ser de humanidad y de humana general vida. Se contesta que, de nuestro hecho, los pensamos y nos demostramos para con ellos con todo nuestro humano pensamiento y con senales humanas de ello: que la misma extrema y opuesta relacion de muertos à vivos, de vivos à muertos, tiene y sostiene su oposicion misma y la comunion en que nos pensamos y sentimos con ellos, en el supuesto inmediato de humanidad y de ser humano; y por último, que si aqui preguntamos sin preocupacion al puro sentimiento en tal relacion, hallamos profundamente antipático y repugnante à la nobleza y lealtad del racional sentir, el que podamos sentir en los muertos otro ser que el humano y la humanidad.

gun la pensamos tal, que es para nosotros el único testimonio y voz de ella misma, no dice que los muertos no sean ni vivan absolutamente; sólo dice que son (y como son viven) del extremo y opuesto modo de ser y vivir humano -en que tambien nos suponemos con absoluto supuesto -que la pura presente vida histórica 6 entrehistórica, de que inmediatamente nos sabemos. Este extremo ser y vida humana, opuesta à la pura presente, es, en nuestro mismo pensamiento de ella respecto á esta y con esta, la que pensamos y nombramos la muerte. el reino de la muerte, el reino de los muertos: nombre hoy todavía oscuro é incógnito en su sentido; pero no vano ó sin significado, y cuyo contenido real y humano (en realidad y fundamento de Humanidad), debemos mostrar y declarar para avivar el más puro y noble sentimiento que en hombres cabe, el más intimo con la vida presente y trascendental á toda ella.



Ш.

- 182 -

Este puro esencial ser, y en lo tanto vivir, que damos á los muertos en el hecho denombrarlos, (1) es el único que, en este nues-

(1) «Personal» y comunmente; aunque el nombre personal que les conservamos respetuosamente, se entiende ahora en la razon general de la individualidad humana, independiente en si y su fundamento en la Realidad de la Humanidad misma, de la histórica y relativa individualidad que aquí tuvieron y ahora no tienen; o se entiende tal nombre como fundado en el «homónimo» que aqui tuvieron, y con este histórica ó idealmente continuado y extendido. El uno y el otro sentido del nombre, que con racional y religioso respeto conservamos à los muertos, es serrado» y falso de su objeto, y expuesto à perversion en el modo de sentir y cultivar nuestro racional «respetuoso» comercio con los muertos: nos hace ofridar para con ellos en la Humanidad la realidad pura por la figurada ò ideal nuestra; y embota el sentimiento delicado y profundo hácia ellos por un grosero è idolátrico (gentil) sentimiento

tro inmediato é histórico ser y vida y desde ella como punto de vista, podemos pensar relativamente, bajo lo comun y el comun vivir de ellos respecto al todo de nuestra vida presente, y en eso comun inmediatamente sabidos y pensados los muertos por nosotros; pero, aunque único, es real y positivo, pues-

de familiaridad, seguido de ingrato è inhumano olvido. Tal está hoy este sentimiento en la humanidad y en las religiones histò ricas hasta el presente.

No dejará, sin embargo, la inquieta fantasía de representarnos, como desde nuestra histórica individualidad y á ideal semejanza deesta, el reino allende de la muerte pre sente y los muertos, y de hacer esfuerzo à ello; mas este mero hecho, cuyo fundamento de que asi suceda pertenece à la Sintética, no conduce à resultado cierto; no tiene racional fundamento ni subsistencia aqui; ni interesa para el racional y recto pensar y vivir en el limite presente, ni para su ulterior relacion con nuestra vida futura; así como no tiene fundamento ni resultado cierto objetivo el moderno «Espiritismo.» 6 la antiqua Alquimia y la Astroloqia judiciaria, que todos corren parejas en lo de arbitrarias, aventuradas y pasageras curiosidades de la fantasia ideal.



to que nos es imposible en razon anular en nosotros, los vivos, el pensamiento de los muertos, y aunque lo procuráramos con vano esfuerzo nos serian presentes en esto mismo, como es evidente, por mas que la razon de ello no cabe darla en el modo y camino reflexivo que llevamos. Basta aquí para el propio convencimiento considerar que, cuando un pensamiento se nos impone contra nuestra voluntad y esfuerzo, no debemos vacilar en reconocer la existencia fuera de nosotros de la cosa pensada, así como no dudamos de la existencia de la belleza, de la bondad, de la justicia... &, por sólo que las pensamos de aquefla misma manera.

- 184 -

Pero este nuestro pensar los muertos como siendo en el puro restante ser de la Humanidad respecto al presente inmediato en los vivos, no dice todo y el determinado ser humano que los—para nosotros, en nuestra historia - muertos puedan tener en razon de hombres, en la real y fundamental Humanidad, sobre ambos extremos opuestos; ni tal determinado ser de los para nosotros aqué muertos, esto es, los vividos aquí y aquí

hoy no vivientes, es posible pensarlo, ni aun idearlo, con nuestro pensamiento histórico y vida presente, la cual, en su infinita individual determinacion, sólo de su propia indivi dual historia se sabe con inmediato testimonio, no de otra. Mas de razon en razon de la real y fundamental Humanidad, la que es tambien fundamentalmente individual en la unidad de su único género, cabe racionalmente pensar bajo este firme fundamento, que todo ser humano es en la Humanidad misma, á semejanza fundamental del todo. infinitamente determinado, individual, de su racional ser tambien; pero por esto mismo, en su individualidad y dentro relativamente de ella - históricamente - todo ser humano es, cada entera vez, infinitamente distante (con distancia respectiva de toda la Humanidad) de toda otra individual esfera humana, y de la de cada individuo y hombre en ella. Hasta aquí pensamos legitimamente tocante à lo que se llama la individual duracion de los una vez aqui vivientes y hoy aqui muertos, vividos, difuntos 6 funcionados, como de la nuestra en igual caso; pero de aquí



adelante y a mayor determinacion, solo resta y obliga el respetuoso presentimiento, la vigilante prevision y humana circunspeccion sobre nosotros en nuestra entera é individual historia presente, con la vista cierta y firme de que, en toda y con toda ella, estamos en eterna funcion y oficio humano, aqui como donde quiera, de la Humanidad y de humano fundamento y ley en la absoluta Realidad. Restando sólo vivir aquí en tal racional y fiel respeto toda nuestra vida presente, sin la impertinente y ociosa curiosidad de representarnos los muertos y, en general, lo que hay de la muerte allà, con vanas semejanzas históricas ó ideales de lo presente, segun el estado y cultura del sujeto; figuras todas de una fantasia viciada por el entendimiento abstracto y corruptora à su vez de toda nuestra presente vida, menguandola y haciendola de menos valer à nuestros propios ojos con la tentadora ilusion de otra vida idealmente visible desde esta y á semejanza histórica de esta, excepto la limitación y la propia activi dad, con otras mil figuras que se forja en toda la segunda edad, edad religiosa huma-

- 186 -

na, el inquieto y desordenado entendimiento, predominante sobre la razon, sobre todo el hombre y sobre el entendimiento mismo ordenado y disciplinado segun razon.

Esto aparte, cómo toda la humana realidad -nuestra inmediata-nos es presente de todo su superior fundamento y á este modo en nuestra racional individualidad y vida humana, y nos es presente realmente, tal como es, con todas sus superiores razones y relaciones, se funda en esta conformidad el indesasible pensamiento de los muertos, que nos acompaña en toda la vida presente con el radical sentimiento de nuestra comunion con ellos. Mas de nuestra parte y sujeto, hasta hoy, no responde-- mos ni con mucho à como habla puro y pro fundo este superior pensamiento en nosotros, ni recogemos el bien que él encierra; pues. ó materialmente pensamos que los muertos no son, ó que son de un incógnito indefinible ser; ó ideal-subjetivamente pensamos que los muertos son de otro opuesto ser que nosotros; no el opuesto relativo al nuestro inmediato histórico en el mismo género y fundamento; sino el opuesto absoluto de ser y de ser finito,



de ser y género humano, de todo lo fundamental v esencial humano y, aun, de la esencial v racional individualidad, excepto sólo esta relativa histórica: lo cual, como quepa en efectivo pensamiento y sentimiento humano y el de nuestra real comunion con tales ideales seres, negativos de todo nuestro presente ser, no sólo del histórico, queda por explicar y es de hecho inexplicable. Ante tal modo de entender los muertos y entendernos con ellos, el sentimiento individual, aislado, decae ó se distrae y pervierte, y de todos mo dos no alcanza á su objeto, al reino propio de los muertos y al comun reino de nosotros con ellos, que tampoco responden ni nos corresponden á su puro, bienhechor modo humano y religioso.

- 188 -

Hemos tomado este camino de la pura reflexion con indicaciones sintéticas, que aquies imposible ampliar, para dar al lector alguna confianza en su pensamiento derechamente llevado, ordenado y apoyado siempre en el sentido de la realidad y del fundamento, y de aqui sistemática y conformemente seguido en todas relaciones en nuestro género, como en todos, hasta lo último individual como inmediato: dejando, en esto mismo, de buscar lo que se llama la razon de las cosas en alguna tercera idea fuera del propio pensamiento atento al objeto, y en esta atención discernido y reflexionado interiormente, como tambien, dejando de buscar el objeto real y racional del pensamiento en la pura adventicia individualidad ó particularidad presente en cierto tiempo: extremos ambos sin salida é irracionales, pasivo el uno, arbitrario (no libre) el otro.

IV.

Rensumiendo, y para dejar esclarecidas, en cuanto cabe, estas delicadas cuestiones, fljamos nuestro pensamiento en los siguientes puntos:

1.º Los muertos son y viven en calidad de hombres, ó son seres humanos y tienen vida humana. Esto es evidente; desde el momento en que al morir pasáramos á ser puros



espíritus ú otros seres que hombres, entônces habria en nosotros un cambio total de ser y esencia, perdiendo la humana y tomando la pura espiritual ú otra cualquiera, con lo cual quedaria negada nuestra inmortalidad, que consiste en ser y conocernos en la otra vida los mismos que somos aquí en lo esencial, en sostener nuestra identidad de ser y conocer sobre la contrariedad de la muerte, como la sostenemos aqui sobre las mudanzas de nuestros individuales estados. Pero todos reconocemos en pensamiento ó en sentimiento la inmortalidad; luego todos negamos que el hombre deje de ser hombre al pasar á la otra vida. Luego los muertos son y viven en calidad de hombres.

- 190 -

2.° Del ser y vivir de los muertos solo conocemos desde aqui, inmediatamento, por conocimiento inmediato, directamente de nosotros á ellos, su puro esencial é indeterminado ser y vivir, el opuesto á nuestra vida determinada presente, y en esto puro esencial hablan los muertos con nosotros, con todos igualmente, cualquiera que sea el grado de cultura del sujeto, y nosotros nos enten-

demos con ellos. Por esto todos los pueblos en todos los periodos de su historia han honrado à los muertos; por esto todo hombre, aun el que no teme à los vivos, no puede ahogar ante el muerto un sentimiento de temor que brota del fondo de su alma. Pero segun la edad y cultura de los pueblos é individuos, asi es mas ó menos fielmente entendida é interpretada la voz de los muertos en nosotros. En la edad de la infancia, los pueblos han entendido à los muertos como puros espirituos, bien que, al figurárselos en su fantasia, los han vestido de formas corpóreas; ora ligeras y hermosas, como las de serafines, arcángeles, querubines... &, si los creian bienaventurados; ora groseras y feas como las de animales asquerosos é inmundos, si los tenian por réprobos. Hoy en que vamos acercándonos á la edad de la razon, aquellas representaciones son rechazadas por el sentido comun, que ya comienza á pensar y sentir los muertos como realmente son para nosotros desde acá, hombres dotados del puro ser u vivir humano opuesto al nuestro presente.

3.º No ya por conocimiento inmediato;



sino por conocimiento deductivo, fundado en el principio de que la humanidad es fundamentalmente individual, conocemos que los muertos, además del puro esencial ser y vivir de hombres, son y viven determinadamente, individualmente, bajo las mismas leyes del mudar y del tiempo que nosetros aquí. Pero, por conocimiento de vista inmediata, nada podemos saber de esa individual vida de los muertos; porque no mantenemos con ellos comunicacion individual. Podemos decir: los muertos son y viven determinada y temporalmente; ahora, ¿con qué determinado ser? ¿con qué particular vida? Esto jamás podremos saberlo desde esta tierra.

- 192 -

4.º Los muertos, siendo hombres, constan naturalmente de espíritu y cuerpo, por lo cual mantienen relaciones con toda la realidad en el medio natural, espiritual y humano, al igual que nosotros; mas nada determinado podemos conocer tampoco de aquella realidad ni de aquellas relaciones. Los muertos tienen cuerpo individual: ¿que constitucion tiene ese cuerpo? ¿es igual, superior ó inferior al nuestro? No lo sabremos jamás.

desde aqui. Los muertos tienen asiento en la naturaleza: ¿cómo? ¡dónde? Nada sabemos. Cuanto se diga sobre estos extremos son puras sujestiones del entendimiento indisciplinado, sin fundamento ni verdad.

5.º Por último, todo lo que podemos saber desde aqui de la vida futura se reduce à lo siguiente: a La vida futura se corresponde con la presente genérica è individualmente: genéricamente, en tener la misma razon y fundamento que esta; individualmente, en cuanto seremos en ella al modo como havamos vida en esta, en cuya relacion la vida futura sirve de sancion á la presente; b Ni en la vida futura, ni en el paso de esta à aquella, salimos por un instante de nuestro ser y vivir humano: somos siempre hombres, compuestos, por tanto, de espíritu y cuerpo; c De la vida futura conocemos inmedia tamente, por vista real, el puro ser y vivir de humanidad, y en esta razon los vivos comunicamos con los muertos; d Por conocimiento deductivo sabemos que los muertos viven, y nosotros viviremos en su dia, individualy temporalmente tambien; e En lo esencial sostendremos en



#### - 194 -

la otra vida las mismas relaciones con la realidad que aqui en este medio natural, espiritual y humano.

Tales son los limites de nuestro conocimiento de la vida futura, limites que nunca podremos traspasar. La curiosidad que sentimos de averiguar particularidades, detalles de esa vida, proviene del entendimiento ocioso è impertinente, que, falto de los conocimientos primeros y fundamentales, sólo se interesa por los segundos y relativos; no de la razon circunspecta y atenta à los principios, que sabe dar à cada orden de conocimientos el valor que tiene, que se satisface aquí con conocer lo puro esencial de la otra vida, no afanandose en valde por indagar lo individual, que sólo podríamos conocer en el caso de que mantuviésemos comunicacion individual con los muertos, lo cual no sucede. Repetimos que cuanto en este sentido se ha dicho, dice y dirà de la vida futura, son vanos entretenimientos de la fantasia divorciáda de la razon y del buen sentido.

## CAPITULO III.

DEL TERROR (1) QUE NOS CAUSA LA MUERTE.

L

Sin duda acompaña á la muerte una impresion de negacion de ser con sentimiento de dolor individual, como que la individualidad, y la inmediata presente, es intima y viva con todo nuestro ser de hombres y racio-

<sup>(1)</sup> Terror es el temor que sentimos ante lo superior è inconmensurable, ó inconcebible, ó desproporcionado relativamente con nosotros, y que se presenta como de improviso à nuestra atención.



nal con él en la humana unidad. Pero esta impresion y sentimiento no son anejos à la muerte misma, que en si es el paso correspondiente-segun razon --del nacimiento y el haber nacido à esta presente historia, y à ese principio histórico mira toda ella como la muerte del nacimiento, sin decir en si misma mas que esto; sino que son anejos sólo al sujeto que muere y vive sa muerte en el conocimiento y sentimiento intimo, y anejos de consiguiente à toda la presente vida del sujeto (al modo de pensarla y vivirla nesotros) respecto à este crítico momento de la vida total en su vida temporal presente-entre los hechos extremos del nacer y el morir-De aquí el que este senti miento (temor, terror, &.) de la muerte no sea igual y fijo en si, como lo es el hecho de la muerte; sino tan mudable y vario segun el sujeto, como, por ejemplo, desde la muerte firme y serena del que muere para el bien de otro ó de la pátria, para el bien ó testimonio de una idea, la pátria espiritual, que es muerte rodeada y penetrada de vida superior - de parte acá como hácia allá -en la que, contenida y sujeta la individuali-

- 196 -

dad, apenas sentimos de la muerte sino el dolor natural, y aun este lo arrostra y vence el poder del Espíritu, hasta la muerte pusilánime y desesperada del escla vo del sentido, ó el preocupado del tiempo presente, cuya vida es anticipadamente la muerte de su razon y de todo lo superior en nosotros, objetivada en la muerte natural y en tal critico momento, donde más necesitamos y debemos probarnuestra superior (eterna) vida en la razon. (1)

Pero, se dice, en el término y estado comun de la vida presentimos y sentimos con dolor natural é intimo la muerte, con secreto terror de ella, como de conclusion de la vida; y aun, se añade, los viejos y los más padecidos aquí no dejan de amar la vida, de huir de la muerte y temerla.

A lo cual contestamos que el comun y

<sup>(1)</sup> Por esto nuestro temor interior. à las «Horas criticas» en que el hecho relativo y la sèrie relativa de la vido se «corta,» es tanto mayor cuanto hemos hecho vida más fácil y llana, en llos o reacion y en forma del «tiempo contínuo,» à semejanza del espacio.



medio estado del vivir humano—hoy todavia—no es un vivir interior y superior, racional y libre en la razon, ni bastante para mantener la individualidad y el individual sentimiento (1) en la obligada equanimidad y libertad, para conocer y sentir la muerte como la señal critica y máxima, en nuestra presente vida, del lado limitado de nuestro ser; léjos de esto, en nuestro exterior y desordenado comun modo de vivir, (2) forzosamente hemos de conocer y sentir la muerte,

- 198 -

6 como la negacion de nuestro ser intimo v superior, ó como la negacion de nuestra racional individualidad, 6 aun como la negacion de esta vida histórica; no, de ninguna manera, como la conclusion positiva del nacimiento á ella, despues de haberla vivido y llenado enteramente en su particular limite y tiempo. Este pensamiento racional de la presente vida respecto à su particularidad de ambos lados en el tiempo, no lo tenemos comunmente hecho ni preparado: sino que nos vamos y ligamos con entendimiento y sentimiento à la individualidad presente, siendo esta nuestra falta de vida interior y superior en el momento en que más la necesitamos, la que nos inquieta en vida con prevision aterradora de la muerte. Luego siempre resulta que es la muerte de nuestra libertad, de nuestro pensamiento y razon, la que objetivamos en dicha crisis; no la objetividad de la muerte misma, que no la tiene en tal sentido.

En esta nuestra imprevision voluntaria, en que comunmente vivimos y que es nuestra verdadera propia muerte, damos—inversa-

<sup>(1)</sup> En elque se encierra tambien el pre sentimiento profundo de la continuidad infinita de la individualidad misma, histórica, al parecer interrumpida en el sentido y en el modo de sér de la naturaleza en el cuerpo – totalidad solidaria en el individuo mismo. — Pero esto sólo en la sintética puede entenderse en su claridad y verdad.

<sup>(2)</sup> Estamos y vivimos comunmente en saprension» de la relativa humanidad, de hombre à hombre; no estamos ni partimos del reconocimiento inmediato y racional de la humanidad abrilula en su gênero, libre, generosa y objetivamente, procediendo de aqui, racionalmente otra vez, al conocimiento de la relativa humanidad, de nosotros à otro y otro de nuestros semejantes.



mente-á nuestra individualidad sensible é histórica presente (con la fantasia pervertida) la extension de infinita continuidad que sólo toca á la razon, y bajo la razon y racionalmente à la individualidad tambien; pero no à esta presente como en continuidad infinita de ella misma. Tambien olvidamos en esta misma imprevision dentro de esta vida, que la individualidad, sin acabar racionalmente, muda y pasa relativamente de estado á estado con alternativa - diaria, anual ó periórida - semejante á la máxima de la muerte respecto à toda esta vida: todo en testimonio del lado limitado de nuestro ser y á él inherente, en el nacer como en el morir; pero cuyo limite, que nosotros conocemos, razona mos y vivimos, léjos de negar nuestro ser, lo

-- 200 --

Otros, convirtiendo la imprevision antedicha en principio y doctrina religiosa, no piensan que en nuestra individualidad misma, y en esta individual racional vida, se encierran obligadamente todas las razones y relaciones del vivir en nuestra Humanidad y segun ella, en y segun la absoluta y absolutamente presen-

supone y afirma superiormente en la razon.

te Realidad, ó segun Dios y Dios-el-supremo; antes bien creen y enseñan (que es la doctrina tradicional bajo que hoy aun vivimos), que el hombre está aquí à media vida y à medio vivir. Con esta doctrina, que es en verdad muerte radical é intima de todo lo superior de nuestro ser, en razon (eterna, igual, presente aqui como donde quiera) de nuestra huma nidad v supremamente de Dios en nosotros, se nos inspira habitual y latente el terror de la muerte interior de la razon y la libertad en nosotros mismos; y este propio terror es el que objetivamos, con la fantasia, en la triste prevision de la muerte durante la vida, y en las señales de tristeza con que la rodeamos. ¡Justa pena de la culpa de la Humanidad durante siglos! Porque la razon puede ser distraida y pervertida temporalmente en nosotros; pero enteramente falseada ó engañada, jamás.

H.

Bajo el reconocimiento de la muerte, no como la conclusion positiva de nuestro puro



racional vivir, ni de nuestro puro esencial ser; sino como la conclusion històrica corres pondiente á nuestro nacimiento á esta vida, v conclusion de haberla vivido; mirandola, ademas, como el testimonio en toda esta vida (y análogamente en cada parte de ella) del lado limitado de nuestro ser, cuyo limite lo somos y vivimos como inherente à nuestra naturaleza, y lo vivimos positivamente à su modo (no siendo en sl, como no es, ni mal ni negacion, sino nuestro modo único posible de ser bajo Dios, el solo infinito absoluto), y lo salvamos con nuestra interior y superior racional vida en cada dia y hora de esta vida como en todo el dia presente de ella: bajo este reconocimiento, digo, con la racional consecuencia á un ulterior estado de nuestro ser y vida análoga á esta-y al modo de haber vivido esta-en general, aunque imposible de determinar individualmente desde aquí (que es en lo que consiste, y no en mas, el limite de la muerte para nuestro conocer, sentir y vivir), mantenemos nuestra individualidad presente recogida en nosotros, atenta y regida por la razon (por nuestra superior naturaleza,) en un recto racional vivir segun el

- 202 -

bien, y en el bienvivir por toda nuestra presente historia. Asi regida y equilibrada por la razon nuestra individualidad sensible, se mantiene en la propia libertad y equanimidad serena para vencer cada dia y en el Dia mayor la impresion en nosotros del aspecto limitado de nuestro ser, con la racional certeza de la conformidad de la ulterior vida, individualmente ignorada, á la presente individualmente sabida, hecha y vivida Pero todo lo dicho está y pasa dentro de nosotros y nuestro conocimiento racional, y depende de cómo pensemos y vivamos desde el principio por toda nuestra vida la muerte prevista, para vivirla consiguientemente en el critico momento; nada toca directa-relativamente (aunque si racionalmente) à la muerte misma, que, como el puro limite interior (entre-limite ò linde) de la vida, es inherente à la vida misma, sin propio objetivo ser de la muerte en si, y es y debe ser vivida tambien á su modo. Ni ménos toca directa relativamente à la parte y vida de alla de la muerte (1), re-

<sup>(1)</sup> Como el Ydealismo religioso lo presume en vano, répresentandose en mil figuras de una fantasia ideal el como y modo

gion serena, pura, total v esencial para nosotros, hácia la cual, desde el punto y linde de la muerte, sólo respeto y respetuosa prevision é intima racional advertencia cabe de nuestra parte aqui, como á una ulterioridad y superioridad, à la que estamos reservados sobre y con toda esta presente vida (no sin ella, ni fuera relativamente de ella), cierto que distintamente en la relacion, pero indivisamente en la esencia y en la unidad esencial de la Humanidad bajo Dios. Con esta firme, racional y religiosa creencia reconocemos y sentimos en nuestro íntimo ser, no de otro modo, el respeto de toda nuestra vida hácia la otra; para vivirla desde aqui en tal razon fiel y conformemente, excepto la

individual de nuestra ulterioridad histórica, sin objetiva realidad de tales presunciones; sino objetivando en la fantasia nues tra vida presente por varias semejanzas, segun la intencion, estado ó modo de pensar del sujeto. Lo individual y toda individualidad sólo por sí inmediatamente se conoce y se prueba; fuera de esto, sólo se conoce en la «razon» y racionalmente; no por pura «relacion» de nuestra individualidad presente à otra u otras.

pura individualidad histórica de ella, que aqui no podemos vivir; pero que sabemos en general que corresponderá à la vida que aqui podemos y debemos hacer, (en la unidad y conformidad esencial de toda vida, segun razon, con esta misma nuestra individual vida indivisamente.) Mas de este respeto al temor y terror pueril é irracional, fantástico, baĵo el entendimiento abstracto, que se forma de la muerte una entidad propia intelectual y la objetiva en la fantasia, hay larga distancia. (1)

<sup>(1)</sup> La muerte no nos afecta ni extraña ni turba, cuando la consideramos en general de los hombres antes, con y depues de nosotros en la Humanidad-lo mas ámplio y fundamental que cabe. - sin embargo de que nosotros-objetivamente- estamos incluidos sin duda en esta total consideracion y comprension, por el mero hecho de poder considerar la muerte en otros, y considerarnos en nuestra muerte como en compañía con otros fundamentalmente; mas cuando la consideramos en nosotros mismos, dentro de nuestro tiempo, nos turba y afecta. ¿Cômo esta palmaria é inmediata oposicion en la union del sujeto con el hombre, el objeto humano? Distamos ciertamente infinito



- 206 -

de nuestro objeto en la razon, y esto esplica el temor respetuoso; pero el terror secreto no se explica sino por nuestra division voluntaria y conscia de nuestra razon, dado que, el mismo que considera sereno la muerte en todos los hombres (él como hombre inclusive,) la considera afectado y repulsivo en su «sujeto.» Hay aqui esencial é interior contradiccion que importa notar.

## CUARTA SECCION.

DE LA MUERTE DE LAS PARTES EN EL HOMBER.

CAPÍTULO PRIMERO.

DE LA MUERTE DEL CUERPO,

F.

Habiendo estudiado en las tres secciones precedentes la muerte de todo mi ser en unidad, sigue ahora considerar la muerte de miinterior, de mi contenido, de mis partes; porque todas mis partes, sin excepcion de ninguna, mueren conmigo á la vez que Yo mismo, cada una de modo diferente, conforme à su particular modo de ser y vivir. Pero el estudio que aca-



bamos de hacer de la muerte tiene valor obietivo y universal: lo que hemos visto ser la muerte de mi, eso mismo es de todos los se res que llamamos mortales, y por consiguiente tambien de mis partes; porque no sólo la hemos considerado en mi conciencia, sino en si misma, en lo esencial que es en comun de todos los seres finitos, no habiendo diferencia en lo esencial de la muerte mia à la de los demás seres y mis partes, en cuanto para todos consiste en la negacion extrema entre terminos interiores del ser. Massi puede haber entre los seres capital diferencia, y la hay en efecto, en el modo de suceder la muerte, dado que, siendo la muerte conforme à la vida y teniendo cada ser su peculiar carácter y propio modo de vivir, la muerte, aun siendo la misma en lo esencial, variará para cada mortalen relacion con su particular naturaleza y vida. Partiendo, pues, de este supuesto racional, á saber, que cuanto hemos dicho de la muerte es verdad para todos los seres como para todas mis partes, preguntamos aqui: ¿cômo muere determinadamente mi cuerpo? ¿Cómo determinadamen-

te muere mi espíritu? ó bien ¿Qué de particu-

- 208 -

lar tiene la muerte de mi cuerpo, qué la muerte de mi espíritu?

H.

En pocas cosas, como en la muerte, se habrá mostrado de manera tan palmaria lo que puede influir en las creencias y hasta en la educacion del hombre, dado que lo que pensamos de la muerte trasciende à toda nuestra. presente vida, el testimonio mal entendido de los sentidos. ¿Por qué casi todos los pueblos y religiones se han inclinado á afirmar la inmortalidad entera del espíritu, y, por el contrario, à negarla absolutamente del cuerpo? ¿Por qué tantos en nuestros dias tienen el convencimiento de que con la muerte del cuerpo acaba de ser y vivir todo el hombre? ¿Por qué casi todos nos representamos la muerte, aun sin quererlo, como un rompimiento de la vida, donde esta acaba y no sigue va, 6 si continúa, es una vida que no tiene relacion ni parecido con la presente? ¿De qué fuente



nacen estos prejuicios, que cambian el sentido é invierten el órden de nuestra vida presente?

- 210 -

Proceden todos de que hemos interpretado mal el testimonio de nuestros sentidos en la observacion de la vida y de la muerte corporal. Durante la vida, tomamos por cuerpo lo que no es mas que la manifestacion de su actividad en relacion con este medio natural; en la muerte, al ver que esta actividad de relacion se descompone, creemos que el cuerpo mismo, el organismo esencial muere; y unos, los creyentes en la existencia del espiritu, se consuelan afirmando la inmortalidad integra del alma humana; otros, los que no ven en el hombre mas ser y vida que la corporal, concluyen que todo en el hombre acaba con la muerte, y no hay quien, influido por aquel engaño, no se represente la muerte como un rompimien to de la vida. En tal prejuicio è ilusion sigue hoy aun flia la humanidad, y hoy más que ayer, por el vuelo y caracter que en estos tiempos han tomado las ciencias naturales, cuyo criterio no admite como válido otro género de conocimientos que el de la observacion. Por esto el estudio de la muerte corporal tiene relativamente más interês que el de la muerte del espíritu, y hemos de concederle alguna más estencion.

III.

¿Podemos mostrar, en efecto, que la muerte sea en la naturalezà un rompimiento de la vida?

De ninguna manera, no pudiendo señalar la línea divisoria tal entre la vida y la muerte, entendida esta como el puro no-ser. la nada de la vida natural anterior; ántes bien, aun en el imperfecto conocimiento experimental, lo que vemos es que la muerte natural, sobre su real distincion de esta inmediata sensible vida, va unida y se continúa todavia con la vida indivisamente, sin el rompimiento figurado en la fantasia bajo prejuicios del entendimiento irreflexivo, abstracto, distraido de su objeto en la razon.

En las consideraciones que vamos á exponer para mostrar esta verdad, procurare-

IV.

mos abstenernos de observaciones sintéticas. no obstante que enseñan cómo la muerte del cuerpo que contemplamos, es la señal crítica, viva à su modo, de la particular vitalidad del cuerpo orgánico en parte de la total vida de la Naturaleza, ultra y sobreviente toda ella con este como con todo natural organismo, el cual por el limite, limite de su vida particular en la muerte sensible, no se rompe de la total Naturaleza cuya parte es; sino que por el límite se muestra como parte viviente bajo la total Naturaleza viviente toda en el mismo, en modo, á saber, de vida cerrada cada vez por cierto principio y cierto fin, excepto entretanto toda otra su semejante que esta presente; mas no excepto absolutamente toda otra vida y sobrevida fundamental de la Na turaleza.

- 212 -

(1) En toda y la fundamental Naturaleza y su vida es siempre natural y connatural el cuerpo orgánico. Tampoco de sus elementos relativos naturales por él incesivamente asimilados é individualizados, por la fuerza intima del individuo orgánico llamada fuerza vital, vitalidad, (que por sólo la ciencia natural, sin el conócimiento Ante todo, considerada la vida en su ámplio concepto, y ahora la vida con la muerte, en la formal relacion del tiempo, que es el modo y forma interior sucesiva de la vitalidad, hallamos que es imposible fijar en el tiempo el punto cierto, sensible, de la muerte del cuerpo, el corte entre la muerte y la vida, el cesar absoluto de la vida en el puro no vivir, como la fantasia anticipadamente se representa y lo impone al ánimo y al particular modo de pensar en el caso. En el tiempo á lo ménos, repito que no se muestra sensiblemente este pun-

de la Naturaleza en la Metafísica, no puede ser enteramente entendida) ninguno queda en la muerte fuera de la naturaleza toda; ântes vuelve cada uno, segun su particular propiedad, à su centro y lugar natural segun estaba antes de su asimilación al cuerpo corgánico.» Esto basta indicarlo aqui para llamar el pensamiento del lector.



to cierto, como debiera mostrarse si tal nuestro pensamiento de la muerte tiene verdad en órden à la Naturaleza. Porque si se dice, N. murió à la una y diez minutos, esto es, entre el 10 y el 11 minutos, tenemos que media entre ambos 1 minuto, que tiene 60 segundos sensiblemente contados; ahora bien, ¿en cual de estos segundos murió N.? Si se contesta el segundo, se repite el mismo discurso y pregunta respecto de los terceros, y así indefinidamente; porque el tiempo es divisible hasta el infinito.

- 214 -

Lo mismo nos sucede si, contemplando al moribundo, tratamos de fijar por vista de ojos, como se dice, la division entre la vida y la muerte. Entónces hallamos que, en el último esperezo, vive todavia N., y tras este, cuyo fin cierto y preciso es positivamente invisible, pues fin visible fuera contradictorio con puestro positivo ver y mirar, siguen movimientos vitales en los grandes vasos y centros, en los músculos interiores y en los nervios, enteramente inobservables de fuera, acompañando ya á estos movimientos el contramovimiento en la masa exterior de desasimilación y libertad de los elementos ligados

ántes á aquel individno orgánico, y ahora gradualmente desligados de él. Por manera que la Naturaleza, en sus procesos exteriores, mecánicos, físicos, químicos... &, sigue viviendo á la muerte del cuerpo en los elementos orgánicos, cuya vida es, en el mismo punto indivisamente, la continuación por este lado de la misma vida y ley de vida que tenian aquellos elementos, ántes de su asimilación temporal por el individuo orgánico.

Luego no muere propiamente este cuerpo en la masa y materia del mismo, ni muere en èl el proceso de la vida en esta misma masa; ántes continúa indivisamente con su vida y movimiento general anterior; y respecto del proceso orgánico y sensible, el Intimo indivi dual del cuerpo mismo, la Naturaleza es exteriormente inobservable por unánime confesion de naturalistas y médicos. ¿Guándo, pues, podremos decir con rigorosa certeza natural que muere enteramente, dejando enteramente de ser y vivir, el cuerpo mismo en la Naturaleza?

Si sobre esto se replica: aunque no podamos fijar sensiblemente el punto de la muerte

- 217 -



de este individuo en tiempo y momento critico, se inflere, sin embargo, que debe haber tal punto, segun el resultado de descomponerse y deshacerse el cuerpo.

- 216 -

Sobre esto observamos, en primer término, que la llamada descomposicion del cuerpo sólo puede entenderse, en rigor de observacion, del cuerpo á nuestra vista, en su masa y materialidad, de la cual queda ya observado que la descomposicion no es, de este lado. muerte de la masa corporal, ni es propiamente descomposicion de sus elementos mismos; sino la recomposicion vital de ellos segun sus orgânicas generales leyes en su todo y asiento respectivo. Ahora, la conclusion que de aqui se saca al cuerpo mismo en si, deduciendo de lo observado en la masa visible que el cuerpo mismo, el individuo orgánico, (el cuerpo formal ó el supuesto de la vida, como diria un escolástico,) muere, ó deja enteramente de ser y vivir en la Naturaleza, es improcedente y fuera de razon; pues de la parte acá, en la descomposicion del individuo orgánico en relacion con la masa, observamos vida y vitali dad bajo leyes ciertas orgánicas, aunque re

lativamente inversa de la anterior vitalidad manifestada en la composicion de los elemencos en el cuerpo. Luego no se dá pié aquí para tal conclusion de muerte en el cuerpo mismo en si.

Pero sobre esto, es cosa digna de toda nuestra atencion por mas que ha pasado des apercibida hasta aquí, al ménos que nosotros sepamos, que así la formal composicion anterior como la actual descomposicion 6 des. asimilacion entre la masa y el individuo orgánico, no es la realidad ni la real propiedad del individuo mismo; sino el estado y relacion del mismo, ántes como ahora, con la Naturaleza al rededor de él (elemental ó general). Por lo que, la descomposicion de ahora no es mas que la inversa relacion á la composicion y acumulacion anterior, y supone enteramente el individuo en su ser y propiedad de orgánico, ahora como ántes. Porque, asi como no dedujimos ántes de la composicion observada, asimilacion, que ella hace, forma y da nacimiento al individuo mismo, lo que fuera contra toda razon y observacion; sino que decimos y entendemos sólo que el cuerpo

V.



- 218 -

se nutre, erece... &: por la misma consecuencia no podemos ahora concluir que la descomposicion presente deshace ni aniquila el ser, la propiedad orgánica, la vitalidad radical del indivíduo mismo, ó que en la descomposicion presente muere el individuo, el cuerpo mismo; sino que este estado, como el puro inverso, ni más ni mênos, de aquel en la relacion del individuo con los elementos generales al rededor, supone enteramente el ser y la vida radical de este mismo cuerpo. La descomposicion misma, en su realidad, supone los dos términos de ella, de los cuales el de la parte aca, la masa, que es el propiamente descompuesto. desasimilado, desapropiado, ya sabemos que vive y continúa viviendo en su propio modo, con ley cierta en la descomposicion misma y despues.

Luego tampoco en el mero hecho de la descomposicion, se da pié para concluir de ella á la muerte, al no ser y no vivir del cuerpo mismo, del individuo orgánico en la Naturaleza. Restanos considerar todavía el cuerpo mismo que decimos, el indivíduo orgánico, (1) el

(1) Aunque de paso, debemos advertir que el sentido de «individuo orgánico y organismo,» capital aqui, y, por otro lado, tan de uso comun—señaladamente en la Naturaleza—que parece de suyo claro sin mas reflexion, no es tal como ordinariamente se piensa.

Desde luego, «organismo,» como cosa enteramente de otro sentido que «mecanismo,» es un error; pues el mecanismo es tambien orgánico y un organismo á su modo, con la sola aunque capital distincion, que el llamado «mecanismo» es un organismo sin «propiedad» de sí, sin propia individual unidad; un organismo «genérico» y como «neutro,» en pura total unidad en toda la naturaleza, à diferencia del organismo de intima individualidad en un cier to supuesto y sujeto: lo cual basta indicar aquí.

En segundo lugar, el organismo de individualidad, el «individuo corporal organico» en la Naturaleza, entendiendo por tal este ó aquel cuerpo organico inmediato, y or-



cual, aunque en nuestra efectiva inmediata observacion (relativa de él al observador,) no lo experimentamos ni contemplamos à la vista, lo conocemos ciertamente como la fuerza intima, asimiladora de los exteriores elementos à él conformes ó repulsiva de los contrarios; como la fuerza motriz expontanea; como el sentido é instinto intimo de vida y conservacion con propio anhelo, goce ó dolor; ó mas propiamente aun, como el sujeto de intima union, simpatía y analogía con el espíritu, el

- 220 -

gánico puramente de la composicion y complexion de las partes físicas, químicas y demás en el cuerpo mismo, cuya composicion,
descompuesto el «organismo,» cesa y ya no
es, es un sentido errado por incompleto.
Porque este organismo, que lo es sin duda á
su modo, es sólo el relativo del indivíduo
corporal orgánico con la naturaleza circumviviente en los elementos dichos, por el indivíduo corporal «orgánicamente» asimilados, y á su propio modo vitalizados en él-

No es este el «propio y primero,» el intimo esencial organismo del cuerpo, el cual es, ante todo, individuo orgânico «nativamente en toda la Naturaleza y de toda la razon de ella en el cuerpo mismo; luego, secundariamente, es orgânico en esta esfera natu-

inmediato análogo á nosotros mismos, opuestamente á la naturaleza general al rededor. En todo esto se muestra el individuo corporal con propiedad de si, con propia ley y radical vitalidad en todas las dichas relaciones, ó como un propio radical y viviente organismo. Pero en esta nuestra induccion de las manifestaciones dichas al ser propio y sujeto é individuo corporal (el cuerpo en si mismo que decimos), la induccion sola no dice ni puede decir inmediata-relativamente el ser y

ral, en que nace en el tiempo à determinada orgánica y temporal relacion con su todo natural. De donde se deduce que el cuerpo es de suyo, a priori, y en su intima vitalidad en toda la Naturaleza, «orgánico» y «organismo, y tiene organica esencial vida; por esto puede, como en propiedad y de «pro-Pla fuerza, vivificar en si y consigo rela tivamente - en organismo relativo - todos los elementos de la Naturaleza á su alrededor. - Este organismo racional-natural (que 36la en la Sintética puede conocerse bien) no es el organismo relativo, ya empírico, ya abstracto, de que hablan el naturalista y el médico, y que sólo es sombra do aquel real à intimo que es el cuerpo en el ser de la Naturaleza y á toda su semejanza.



el ser individual del cuerpo, ni lo demuestra objetivamente (pues la pura induccion es proceso relativo de indagacion dentro del sujeto); sino que, en la induccion y sobre las manifestaciones observadas, deducimos en conclusion el ser y propiedad del cuerpo—como sujeto é individuo orgánico—bajo el supuesto absoluto y primero del ser, que sólo la razon conoce con las esencias fundamentales, las cuales concertando con las manifestaciones observadas de parte del cuerpo á nosotros, las atribuimos á él como propiedades suyas reales y objetivas.

- 222 -

Este punto es capital para el conocimiento del cuerpo, y sin embargo viene estando completamente desatendido: por esto importa tanto mas que procuremos saber á ciencia y conciencia cómo conocemos el ser y sujeto propio, ó el supuesto individual y orgânico de la vida del cuerpo en la Naturaleza, conocimiento que ha de ser fecundo en consecuencias importantisimas, tanto para la ciencia como para la vida. Entre las muchas que pudiéramos citar aqui, nos limitaremos á las siguientes, como mas congruentes á nuestro fin.

Ŝi el ser—el objetivo real ser— del cuerpo no consiste, ni se compone, ni resulta de relacion; ni lo conocemos por puro relativo conocimiento, ni como al extremo de las relativas manifestaciones dichas, à la manera de un ideal objetivo al extremo del conocer relativo de sus estados; sino que lo conocemos, à la vez que con todo esto, hajo el superior, racional y en si absoluto supuesto de ser en la razon, se sigue:

- 1.° Que el cuerpo mismo, en la propiedad de su ser y ser orgánico, y en tal su propia individualidad en la naturaleza real—su todo y fundamento de ser,—es, subsiste y vive en su objetiva natural realidad sobre sus mismas relaciones y manifestaciones, como de su propiedad al rededor y hácia nosotros.
- 2.º Que estas relaciones y estados, en que el cuerpo mismo nos es manifiesto en espacio y tiempo cierto en nuestros sentidos. (y como el nuestro, otros cuerpos tambien) son y se dicen ciertamente del cuerpo mismo—del propio individuo orgánico; —pero sólo como determinaciones últimas y exteriores de su propiedad y propia actividad, con estados



igualmente determinados y á la activa vitalidad del cuerpo proporcionados de la Naturaleza elemental al rededor. En este tenor y límite de relacion y relativa vitalidad de ambos propios extremos, aunque con verdadera determinacion del ser del cuerpo en ellos, se encierran todos los estados en que el cuerpo es hácia fuera manifiesto y observable; cuyos estados no son el ser mismo, ni la misma propiedad y propia individualidad orgánica del cuerpo; sólo la espresan, verdadera é inmediatamente si; pero con esencial distincion de la vitalidad relativa á la propia, de la relacion á la propiedad y al ser, que en la relacion se muestra y determina, mas no se constituye ni funda, como no principia ó aca ba en ella, ni por ella se conoce inmediatamente.

- 224 -

3.º Que el movimiento total y correspondiente de estas relaciones, á saber, de positivas y compositivas, (asimilativas, productivas) con todo lo natural al rededor, á negativas de su anterior positividad y no mas allá, (en la unidad de la vida relativa del cuerpo en este cierto tiempo y medio natural.)

dicen sólo un total (total-en-particular) estado de la vida del cuerpo, como parte de toda
la Naturaleza, en un círculo y movimiento
entero de su propia vitalidad en este relativo
medio, á que ha nacido (1) en natural cierto
tiempo; pero no dicen el ser y esencia misma
del cuerpo, ó el cuerpo mismo en sí en toda y
su pura propiedad, en la propiedad de su puro
organismo y vitalidad organica, de fundamento, razon y medio de toda la Naturaleza
en este su natural y connatural intimo individuo; todo esto lo suponen, y de ello proceden
inmediatamente como estados tales en relacion inmediata y manifestacion observable de
su propia vida.

<sup>(1)</sup> Absoluta y primeramente nacido aqui à ser cuerpo de no haber sido absolutamente cuerpo, no se puede decir; pues, aun en la observacion sensible, lo hallamos en trascendencia natural ultra de toda material observacion, ó siempre como nacido y nativo en algun estado anterior, bien individual, bien gradualmente general, con inobservable limite entre lo individual y lo general, en las generales condiciones del nacimiento de este linage humano en esta Tierra y lugar del espacio natural.



Asi lo conoce sin duda la razon en racional positiva deduccion de la Naturaleza toda à este natural cuerpo, su parte; como tambien lo presiente desde la observacion inmediata la racional induccion, bien que esta queda en cierto grado de si misma pendiente é indecisa entre antitesis para ella inexplicables.

- 226 -

De modo que, ni el primer movimiento ascendente de la vida del cuerpo, -movimiento en que el cuerpo expresa positivamente su vida de relacion con las exteriores condiciones naturales, -constituye la vitalidad radical y primera del organismo; ni el segundo descendente, en gradual retraimiento de la misma relacion realizada y ejercitada en el limite y modo de este particular organismo, toca á la propiedad ni á la propia radical vi talidad del cuerpo, de fundamento de toda la Naturaleza: sino que toca á la expresion, en hecho y efecto entero temporal, de la particularidad de ser y vida de este cuerpo aquí, (como en todo otro medio natural en relacion con el mismo), el cual, como parte de la Naturaleza toda, es, en su límite, esencial y propio con la Naturaleza misma como bajo ella, en su particular naturalidad y natural ser. Luego el segundo estado general de la vida del cuerpo es sólo el correlativo contrario al primero y negativo de el bajo el supuesto, igual en ambos, del propio ser y vida del individuo orgánico, como particular organismo en toda y la fundamental Naturaleza.

De todo lo dicho la razon esta cierta bajo el principio: Que en la realidad de la Naturaleza v realidad en la individualidad (en infinita determinación de st misma), realidad toda tal (toda como una y única en su género), 6 infinita, efectuada en infinitos propios y orgánicos individuos como el todo. de los cuales cada uno es en su lugar como el único en el mismo todo, y entre los cuales es uno este (como cualquier otro igualmente posible con este) individuo y sojeto de su vida natural que inmediatamente se siente: en esta realidad, digo, de la Natura leza, las celaciones y los estados mudan con ley cierta en cada individuo, y mudan de cada estado entero á otro asimismo; el ser, la propiedad y propiedad en la individualidad, el individuo, ni muda ni no muda; sino que es, en el todo



como en cada entera parte (total en particular) del todo, y como es, queda siendo para con todos sus estados y relaciones el fundamento de ellos en su particular ser, à la manera que lo es y queda siendo el todo en su total ser y fundamento en el género.

VI.

Segun todo lo visto, ante la observacion de la descomposicion del cuerpo, podemos inferir tocante al organismo mismo que decimos, (el cuerpo en si, el supuesto y sujeto formal del cuerpo á nuestra vista,) y al que no alcanza la observacion ni la relativa induccion de esta sola base: podemos inferir, repito, que en su vida observable de relacion con este medio exterior, comenzada temporalmente en el nacimiento, concluye positivamente desde aquel principio el total determinado (periódico en tiempo cierto) movimiento de este vital estado. Pero que la propiedad de vida, la vida radical orgánica de este cuerpo

en la naturaleza misma, concluye negativa mente (muere en el sentido comun del morir. pasando de vivir à no vivir enteramente, del ser à la nada;) que el ser y esencial organismo del cuerpo cesan de ser en el morir que observamos exteriormente, no lo podemos inferir por razon; no resulta por induccion de la mera observada descomposicion, que lo estan sólo de la anterior composicion, con la cual y en su ley misma supone igual positivamente el ser orgánico; no se infiere, en fin. (sino lo contrario) de la continua vitalidad observada de parte acá en los mismos elementos descompuestos del cuerpo al punto, y restituidos à su vida elemental. De todo lo cual la induccion racional es, que el principio mas propio è intimo de esta composicion vitai y en tiempo cierto manificata el individuo orgánico-tambien entra á su modo en la vida del todo, en ella se consorva con todas sus orgánicas propiedades y en su natural individualidad, excepto el estado relativo manifestado aqui enteramente (desde cierto principio à cierto positivo fin de aquel principio) en relacion con este medio natural en sus generales elementos.



La conclusion, pues, à la muerte—muerte entera—del cuerpo es un prejuicio del entendimiento abstracto, ideal, dividido de la razon, y hasta es una representación subjetiva de la fantasia; pero que ni la razon ni la circunspecta observación del hecho mismo natural en el caso autorizan ni permiten.

-- 230 ---

Esta prejuzgada conclusion, en cuanto impide el verdadero sentido de nuestra comunión con los muertos en nuestra real y fundamental Humanidad, con el sontido religioso que aqui se implica, trasciende tambien á nuestro sentido humano y religioso, y debe ser desterrada de nuestro pensamiento.

Las últimas consideraciones sobre el individuo orgánico en el cuerpo (1) lindan ya con el conocimiento sintético. Las notamos sólo para llamar la atención y abrir camino de le-

(1) La nocion de cuerpo es aun hoy de muchos modos indeterminada y confusa, entre inmediatumaterialé ideal-abstracta, bajo algunos conceptos indefinidos y aislados de organismo, vitalismo, animismo... &; no es de ninguna manera concepto claro ni racional bajo cier to fundamento, è inclusiva ordenadamente de todos los dichos extremos.

vantar el conocimiento — y el respeto— de la Naturaleza y del cuerpo en ella, sobre los extremos sin salida y entre si contradictorios, en que el pensamiento está hoy aun encerra do y de varios modos enredado y estacionado sobre este esencial objeto, santoy divino á su modo, como todo en la Realidad en su justo lugar y racional concepto. En tal modo de considerar, entender y tratar la Naturaleza y el cuerpo en ella— ya empírico, ya abstracto-ideal— expresa el entendimiento su propia division y abstracción de su unidad en la razon y en el racional conocimiento de si mismo, trasladando afuera—sin reparar en ello—con fantasia desordenada la negación y muerte interior.

## CAPÍTULO II.

DE LA MUERTE DEL ESPÍRITU.

I.

Se ha pensado sobre la muerte del espiritu procisamente lo contrario que de la muerte del cuerpo. Este hemos visto que, en la creencia de la mayor parte de los pueblos, muere enteramente en el acto de descomponerse en esta tierra; aquel, por el contrario, se lo han figurado todos enteramente inmortal. ¿Por qué esta diferencia? Sin duda por el opuesto modo que uno y otro tienen de ser y vivir.

El carácter del cuerpo, como el de la Naturaleza, es la totalidad: el cuerpo se nos muestra como un todo continuo, cerrado, totalmente desenvuelto en sus partes, las que aparecen como exteriores unas à otras, adherentes entre si y concrecionadas al rededor de un punto del espacio; por esto al verdescomponerse y desaparecer aquellas partes por las que el cuerpo manifestaba su vida de relacion con la Naturaleza en este medio, se ha creido que el todo corporal, el organismo mismo y la nativa vitalidad del cuerpo desaparecía tambien y se anihilaba. Sólo un conocimiento mas verdadero de la Naturaleza, que mostrase como esta, no obstante su modo propio de ser toda en concrecion, no quedaba anulada y perdida en sus partes v relaciones; sino que sobre ellas se mantenía con su natural esencia v actividad infinitas para producirse de nuevo en infinitas relaciones y partes, había de desvanecer, respecto del cuerpo, aquella falsa creencia que favorecia el testimonio de los sentidos.

El espíritu, al contrario de la Natucaleza, tiene por carácter la propiedad, lo absoluto, el ser todo propio de si y sostenerse con igual propiedad en sus estados y relaciones, los que, libres de toda adherencia exterior, quedan enteros y propios cada uno en si y entran todos en la interior unidad y presencia del espiritu: por esto, en la muerte del hombre, no obstante enseñar la razon que el espiritu concluia por siempre para las relaciones de esta vida y que de algun modo debia morir, se ha creido, sin embargo, que todo el espiritu, sin perder nada de lo que había sido en esta vida, pasaba inmortal á la futura.

Ambas opiniones son igualmente exage radas Del cuerpo ya hemos visto que hay que distinguir, tratândose de la muerte, el organismo propio del relativo, su vida radical y nativa de su vida de relacion en este medio. Veamos ahora del espiritu si tambien muere, bien que de modo adecuado à su particular manera de ser y vivir.

И.

Desde luego, la inmortalidad de nuestro espíritu se prueba por el mismo pensamiento que tenemos de la muerte. Si Yo mismo, en mi verdad de espiritu, pienso y conozco con entera certeza la muerte, claro es que Yo mismo, en todo el ser de mi espíritu y en todo y mi propio pensamiento, no muero; si muriese, resultaria que Yo, siendo y viviendo, pensaba el no-ser absoluto, la nada de mi; lo cual por contradictorio es inconcebible. ¿Cómo concebir sinó que Yo pueda pensar la nada de mi con mi esencial y vivo pensamiento, juntando en unidad esencial de relacion el ser con el no-ser? Por el hecho mismo, el no ser seria, y seria, á lo menos, tanto como mi pensamiento, tanto como Yo que soy el que pienso. Luego si siendo y viviendo pienso mi muerte, soy y vivo muriendo y despues de muerto, sobrevivo mi muerte, tan cierto como lo pienso y conozco ahora en mi-



mismo, no en otra parte ni por noticia agena (Véase Sec. I.; Cap. III.)

Tambien por mi pensamiento se prueba la muerte de mi espiritu. Yo mismo, en la ver dad de mi espíritu, pienso la muerte, no sólo de mi cuerpo, como otro ser y extraño á mí mismo; tampoco de la union solamente de mi cuerpo conmigo mismo, que no cabe sin la muerte à lo menos en lo tanto de los unidos, tratándose de union esencial é inmediata; sino que, además, pienso y conozco verdaderamente la muerte como la negacion cierta de esta mi vida, de la miamisma, y la reconoz co tal en mi conciencia y mi Intimo sentimiento-originalmente,-sabiéndome en mi de su certeza con intima reflexion de ella en mi conciencia, en mi sentimiento y en toda mi vida determinada del conocer y pensar. Ast. pues, tan cierto como estoy por el testimonio inmediato de mi conciencia de que soy, de que pienso, de que vivo, sin que acerca de esto se me ocurra pedir prueba ni conciba la duda posible; de la misma manera estoy cierto en el testimonio de mi conciencia de que Yo mismo como espiritu he de morir, y he de morir sabiéndome, ó pudiendo saberme, claramente del hecho, bajo la misma ciencia y conciencia íntima (como Yo mismo) que tengo ahora de la muerte, de toda y la misma muerte, sin mirar á excepcion ó distincion de quien muere ó no muere (1). Hay que notar, sin embargo,

<sup>(1)</sup> La tradicional creencia, reinante hoy todavia, que la muerte consiste en la separacion entre el espíritu y el cuerpo, tiene por base la doctrina profesada en la segunda edad del pensamiento, cual es que el hombre consta solamente de dos partes, espíritu y cuerpo, no unidas esencial é inmediatamente; sino yuxtapuestas, con el prejuicio además que el espíritu es el principio y origen de toda la vida en el hombre, y el cuerpo como un instrumento para su servicio. Por esto al separarse el espiritu del cuerpo. queda este inanimado, cadaver. Consecuencia natural de esta creencia debía ser que el cuerpo muere enteramente, en tanto que el espíritu, rotas con la muerte las ligaduras que le sujetaban al cuerpo, recobra la libertad perdida y vuela ligero à las regiones inmortales. De aqui las inacabables é insolubles cuestiones acerca de como podian comunicarse el cuerpo y el alma siendo de naturaleza contraria; qué causa movia al espiritu à abandonar el cuerpo; en que mo-



que esta clara ciencia y prevision que tengo de la muerte, así de mi mismo, como del cuerpo unido inmediatamente conmigo en vida, como, racionalmente pensando, de ambos en uno, en concepto de hombre que me llamo, la muerte espiritual se distingue de la muerte corporal tanto como el espíritu, caracterizado por su propiedad, se distingue del cuerpo, cuyo modo de ser es la totalidad.

III.

Averiguado que mi espíritu muere conmigo el que soy y me conozco todo en unidad.

mento venta el espiritu à juntarse al cuerpo al nacer, y otras no menos impertinentes y vanas en que se enredaba el entendimiento igualmente abstraido de la razon y de la experiencia. Todo por no tener presente la verdad de sentido comun, que es imposible la union de dos seres opuestos sin una unidad esencial que los comprenda, y por no observar que la Naturaleza tiene propia vida, que manifiesta en todo tiempo y lugar en sus infinitas criaturas.

bien que conforme à su peculiar modo de ser, se pregunta ahora: ,qué es lo que muere de mi espiritu? ;qué es lo que de mi espiritu sobrevive?

Yo mismo, el que me digo espiritu, muero en cuanto sujeto è individuo temporal, esto es, muero en todas mis individuales relaciones-intimas en el espiritu,-que sostengo con la realidad en este medio determinadonatural, espíritual, histórico -en el que hago efectiva en un tiempo entero-el presente cierto é históricamente conocido-esta mi vida en relacion con la vida alrededor. Mas claro: Yo el que soy y me conozco este determinado individuo espiritual, que sosteugo tales determinadas relaciones con mi familia. con mis amigos, con mis conocidos en el tra to social, con mi pátria; con la humanidad terrena, con mis obras, con todas las cosas y seres de esta tierra y de la naturaleza en general, este determinado individuo y sujeto temporal muere absolutamente.

Mas no sucede lo propio con el sujeto è individuo esencial, el cual queda le su parte y sobrevive en el ser racional del espíritu, con-



tinuando con su esencial carácter, contraido aqui segun el uso que ha la hecho de su libertad, y que es el resultado total é intimo en el mismo espíritu de las relaciones en que ha vivido intimamente por todo el presente de esta su vida, la inmediata de que con pleno conocimiento—racional, histórico y compuesto—se sabe, y con la que, en lo tanto, comunica libremente en su intimidad misma, en conocer, sentir y querer, en placer y dolor, en uso ó en abuso, en justicia ó injusticia. Porque toda determinacion, toda actividad en tales totales relaciones imprime carácter en el espíritu, conforme à la realidad de los términos en sí y en la relacion.

- 240 -

Ahora bien, si el sujeto è indivíduo temporal del espíritu muere, e sólo el indivíduo y sujeto esencial sobrevive, sucede que de aquellas personas en quienes el sujeto è indivíduo se ha dividido del ser y realidad del espíritu, puede decirse en verdad que ya en vida está su espíritu muerto desde el punto de la division; porque siendo el sujeto diferente en cada estado de su actividad, y consistiendo la vida en el continuo pasar de un estado á

otro, son y se reconocen los tales, no como siempre los mismos, sino como otros en cada una de sus actividades determinadas, lo cual es vivir en continua muerte. Y bien significan los mismos esta su muerte interior en el horror que la tienen, mirándola como el fin absoluto de toda su vida, de todas sus relaciones, con su familia, con sus obras, con su casa, con sú campo: no sin razon, dado que, no conociéndose mas que como sujetos temporales de tantas 6 cuantas relaciones, todo su ser acaba al romperse en la muerte todas las relaciones principiadas, acabadas y contenidas en el tiempo de esta vida. Para librarse deeste horror à la muerte y de tal muerte continua, debe el hombre trabajar por mantener la conciencia racional de su espiritu, por sostener como individuo esencial las relaciones superiores y permanentes, à la vez que, como individuo temporal sostiene las transitorias y efimeras, bien que esenciales en su limite, en este medio natural, espiritual è histórico.



## SEGUNDA PARTE.

LACOMUNION

DE LOS VIVOS CON LOS MUERTOS.



## PRIMERA SECCION.

TEÓRICA.

CAPÍTULO PRIMERO.

CONSIDERACION SINTÉTICA DEL ASUNTO.

I.

El catolicismo enseña, de dogma, la comunion de los vivos en los muertos, y que esta comunion se obra de parte nuestra por la oración y los sufragios.

Todos los pueblos han sontido y creido esta comunion, y mostrado su sentímiento con hechos y señales á que se consideran obliga-



dos y que embellecen nuestro espíritu, creyendo á la vez que los muertos protegen á los vivos, señaladamente á aquellos con quienes comunicaron inmediatamente en vida (1).

¿En qué se funda la verdad de esta comunion? ¿Cómo y por qué medios se efectúa? ¿Hay solidaridad entre los vivos y los muertos, à lo mênos aquellos que inmediatamente se comunicaron aquí?

Para esta indagacion se pide tener el espiritu claro, sereno, no afectado y libre; preparado, además, para entender las relaciones totales y permanentes, que miran á toda la vida, á los principios y fines; no preocupado en referirlas á la necesidad temporal dada que nos mueve á saberlas, y con la que suele pasar el interés para una cuestion que en si mira á una comunion y comunicacion universal de los vivos con los muertos y á relaciones puras humanas, con influencia en el sentido conque hemos de entender y vivir toda la vida temporal, dentro de si misma y

(1) Sobre todo en los primeros tiempos y estados sociales.

de ella al rededor hácía el puro ser y vivir humano restante del presente, pero indiviso con este en nuestra razon.

Sin tal advertencia y preparacion puede haber, cuando más, bien relativo en aprovechar la afeccion de espíritu con que solemos pensar en estas relaciones ultra-históricas, para considerarlas luego con toda libertad, con ánimo sereno y con interés general humano, no puramente individual.

П.

La comunion de los vivos con los muertos (inmediatamente nuestros cercanos en esta vida), con la consiguiente correspondencia de parte de los muertos à los actos de los vivos, es de sentimiento y creencia comun humanos, que se han manifestado siempre y en todas partes en determinadas señales, cuya manifestacion ha servido de consuelo à los vivos y se ha mirado como ebligatoria de parte de estos para con los muertos.



Esto es lo positivo del hecho humano en el caso. Que el catolicismo mande creerlo asi, nada escucial añade a la creencia expontánea y comun de esta relacion, verdaderamente atólica, universal, de todos los tiempos y pueblos fuera y antes de los cristianos, y que en su nativa espontaneidad está sobre todo particular mandato 6 dogma, el cual, por otra parte, es aqui impertinente, dado que el mandato había con la voluntad y el obrar, ó mira cuando más á pensamiento y doctrina determinada; mas no mira ni alcanza al creer interior, ni lo dá donde no le hay. Las señales de la oracion y los sufragios nada más ni diferente en lo esencial tienen que las señales conformes en la esencia, varias en el modo, con que la humanidad manifiesta en todas pactes esta unanime creencia y sentimiento: tampoco en la correspondencia creida de parte de los muertos hay diferencia esencial de los pueblos y tiempos cristianos à los ante ó extra-cristianos; ni en las revelaciones y apariciones, asimismo creidas, ofre ce la historia del cristianismo cosa nueva à los hechos análogos, aunque particulares, de

- 248 -

la Historia de todos los pueblos: con todo lo cual nada nuevo trae el catolicismo al sentimiento comun humano en este punto, fuera de expresarlo á su particular modo, como todas las religiones (1). Pongámonos, pues, de una vez en lo ancho y firme considerando el todo y la universalidad del sentimiento humano sobre la relacion de los vivos con los muertos, para ver lo que este hecho comun dice é implica, aunque claramente no lo diga ni lo sepa declarar.

Ш.

Desde luego, la comunion de los vivos con los muertos es, en el comun sentir de la Hu-

<sup>(1)</sup> Las religiones históricas están ciertamente en idea de religion con sentimiento y presentimiento civo religioso en el sugeto, lo cual es esencial en la historia intermedia presente y conforme à ella; mas no están en toda la realidad de la religion humana, en toda la propiedad de ser religioso el hombre.



manidad, relacion real y verdadera de am bos lados, y por tal es inmediatamente creida: natural y nativa de toda esta vida histórica, de los presentes hombres, que vivimos, con los muertos en algun presentido ser de ellos; y homogénea de los muertos con nosotros los hoy vivientes, en algun modo tambien de ser nuestro análogo al de ellos. Todo esto en ley y lealtad del comun humano sentimiento, de nosotros para con ellos y de ellos para con nosotros así sentidos.

Siendo nativa y comunmente sentida, no depende esta relacion de algun tercer medio entre los vivos y los muertos, como el sentitimiento y creencia con las señales consiguientes no dependen de alguna previa ciencia ni de ageno testimonio; sino que desde luego, en comun de todos los pueblos y en la continuidad de los tiempos, siente y cree la Humanidad por todos los vivientes en la comunion - comunion viva - desde aqui y aqui mismo de los vivos con los propios aqui vividos inmediatamente, sin duda ni cuestion ni esperar à saberlo; significando en vida esta su universal creencia con hechos, no aislados

ni pasageros, sino comunes tambien, continuos y entre si análogos, como el sentimiento
interior que los produce, y en los que la humanidad así sentida halla su natural consuelo y complemento sensible, y aun como descargo interior de su conciencia. Este sentimiento, además, de nuestra comunion de los
vivos con los muertos encierra nativamente
la creencia de ser correspondido de parte de
los muertos, que consienten y corresponden
con nosotros así sentidos para con ellos, con
correspondencia influyente en nuestra misma
presente vida.

Esto es lo esencial que contiene este nuestro comun humano y continuo sentimiento, en el que viven todos los presentes cada vez y sucesivamente, y lo viven á su modo en señales ciertas por todos los tiempos.

IV.

Se sigue de lo anterior que el comun ser y sentir de la Humanidad es real y real hu-



mano, tanto en la pura relacion de comun, cuanto en relacion con todos los particulares é individuales-históricos-seres humanos, Porque el sentimiento de esta comunion (de los vivos con los muertos determinadamente.) dice desde luego y de unanime testimonio en los vivos así sentidos, lo que os v se siente ser en todos-todos como en uno-la Humanidad misma en su nativa, comun y continua ma nifestacion histórica, sobre todo particular ser y sentir humano, de individuos, pueblos y épocas; y significa, dentro de la historia humana, lo que y como la humanidad se siente originalmente à st misma, ast en su relacion de comun totalmente, como en relacion del puro comun y racional ser con el ser y vida histórica comun-humanamente.

Pues no habla la Humanidad en este su comun sentimiento con un ser extraño á ella; sino que habla y se siente consigo totalmente, á saber, entré extramos interiores suyos: todos los viviontes hablan con todos los aqui no-vivientes y para nosotros restantes de nuestra inmediata historia en la humanidad, en el puro comun y racional ser humano. Así expresa la humanidad toda su naturaleza

uniendose consigo misma intimamente, de su puro racional y comun ser con su ser y vida histórica, en el sentimiento comun y continuo inmediato, intimo, libre y noble, con que desde luego y enteramente todos los vivientes se dicen y viven unidos con todos los no-vivientes, desde nuestros próximos inmediatos aquí vividos y hoy restantes (1) de nosotros en la total humanidad. Mas esta relacion, atestiguada por la humanidad misma en la historia y conciencia histórica de todos los vivientes, no es relacion solo del puro sentiro del puro conocer, por mas que ha sido expresada primeramente (y hasta hoy casi únicamente) por el modo del sentimiento en todos los tiempos y pueblos continua-histórica-

<sup>(1)</sup> Los «muertos,» solemos decir: pero esta palabra engaña y falsea en parte el sentido. El término «difuntos,» derivado de «defunctos,» cuyo sentido es «los que han funcionado,» esto es, vivido aqui, hecho aqui su vida, es más propio. El sentido real y lo que sabemos aqui de ellos no admite más palabra que los «aqui no vivientes, los que no viven» esta nuestra vida histórica en esta tierra.

mente; sino de todo lo humano y humana vida en el hombre, penetrando en cada noble y puro individuo humano hasta en lo intimo de todo su ser y vivir, con un sentimiento lleno de secretos presentimientos é ideas, oscuras hoy, claras algun dia. (1)

- 254 -

V.

En este comun ser y vida esencial de la Humanidad, y en esta humana comunion, verdadera y firme en si como es inmediata y unanimemente sentida en toda la historia humana, hallamos que el ser comun de la Humanidad, en su verdad de ser y vida consiguiente, es, en su amplio y puro sentido ra cional, lo comun y la comunion de todos los seres humanos en la universal-viviente hu-

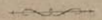
manidad, en todos los aspectos y grados de esta comuniou; comenzando por la de nosotros unos con otros los aqui vivientes como comunmente hombres, (en comun y comunion de hombres-hermanos;) signiendo por la de nosotros todos con todos los que aquí han vivido en comun historia con nosotros, que es el grado de comunion mas cercana á la nuestra entre-histórica de unos con otros los vivientes, y comprendiendo de aqui, en grados superiores, todos los seres humanos racionalmente, en toda la razon de la realidad humana, concebibles, y con los que debemos unirnos en el mismo unánime, racional y puro sentimiento de toda la Humanidad en uno con la nuestra aqui y con cada humano ser è individuo en la afisoluta y siempre presente y viviente realidad de Dios, como Dios y Ser supremo, Sólo con este sentido, procurado y formalmente intencionado, es en si racional, puro y noble, animador y vivificador para nosotros este sentimiento de la comunion de los vivos con los muertos, iniciado en esta vida misma con la muerte de cada hombre; pero en este mismo punto y de

<sup>(1)</sup> Obsérvense atentamente las frases y el sentido general de las conversaciones alrededor y cerca de un muerto; sobre todo donde la vida conserva alguna interioridad, recogimiento y pureza de sentimiento.



aqui trascendente hária acá á todos los vivientes, y de la parte allá à todos los restantes de esta vida, como puros seres de la comun eterna humanidad, en razon y fundamento de la humana realidad en Dios. En tal supremo sentido, este puro y noble sentimiento de la comunion de los vivos con los llamados muertos es sobre-humano tambien, ó es santo y religioso.

Tal es, en suma, la relacion objetiva humana presentida é implicada en el sentimiento
dicho; pero por el solo sentimiento, sin el claro
conocimiento, no explicada, ni entendida, ni
pura y progresivamente segun el objeto mismo
cultivada, ni para el sugeto en lo tanto fecunda y bienhechora; sino encerrada en un
subjetivo, estacionario sentimiento con vago
presentimiento ideal, pasagero y estéril. (1)



## CAPITULO II.

ANALISIS DEL SENTIMIENTO DE NUESTRA COMUNION CON LOS MUERTOS.

L

Hasta aquí hemos considerado en ojeada sintética, desde el todo y su total expresion à nosotros, lo que el sentimiento de la comunion de los vivos con los muertos dice inmediata y originalmente, en testimonio de una realidad y relacion real, y en expresion unánime y continua humana de ella; advirtiendo que esto que quiere decir é implica en sí este sentimiento, no lo dice, ni lo puede explicar

<sup>(1)</sup> De lo cual es testimonio la historia toda de este sentimiento hasta hoy.



sin el claro conocimiento, como así sucede con todo en el hombre.

Ahora, para fundar esta relacion, segun es desde luego atestiguada por el comun sen timiento de los vivos, que se creen unidos aquí en esencia y presencia humana con los muertos, y expresan y viven á su modo esta union en ciertas inmediatas señales, debemos acercarnos (como inversamente de lo hecho) á este sentimiento, y observarlo en su intimo contenido.

Para ello comencemos por advertir, con presencia de lo antedicho, que el sentimiento no pone la relacion ni su objeto relativo, como de propio pensamiento del que asi siente: ántes bien, este no hace más que expresar con su inmediato y entero sentimiento la relacion, y con ella implicitamente el objeto sentido. Luego se supone de una vez y sin más toda la relacion en el hecho de sentirla y expresarla.

Reparemos tambien que, si bien nosotros ahora—en ley del claro conocimiento—nos hacemos la pregunta de la verdad de tal relacion, la humanidad en los aquí vivientes no la hace ni la espera para el sentir; sino que desde luego, con toda su vida è intima vitalidad en el comun de los hombres y continuamente de los humanos tiempos, se siente—y vive en lo tanto—en relacion esencial y presente (sin la diferencia del ayer à hoy) con los aqui vividos,—con todos en uno—sus inmediatos en relacion, (en el tiempo y vida presente de esta terrena humanidad). (1)

<sup>(1)</sup> Sobre lo cual notamos que, aunque el comun sentimiento de nuestra relacion con los «difuntos» lo entendemos inmediatamente de nosotros-los que así sentimoscon aquellos nuestros semejantes que han vivido aquí en nuestra compañía, el sentido mismo de «union» y «comunion» no habla sólo de estos, tantos ó cuantos, scon exclusions de otros y todos los racionalmente concebibles y posibles, como no habla de solos los muertos con exclusion de nuestra igual union y comunion con todos los vivos. Ni tal exclusion y particularidad está en la espontánea universalidad con que de toda nuestra intima y comun naturaleza humana en el sentir, tenemos (6 mejor, tiene nuestra naturaleza y muestra en todos los nivientes), expresamos y en lo tanto vivimos tambien este sentimiento: ni con tal. 6 cual-

- 261 -



Sólo resta, pues, atender al sentimiento mismo y explicarnoslo en clara reflexion.

quiera otra exclusion, es el sentimiento total nuestro, ni totalmente animador y vivificador de nuestra presente vida, como lo presentimos y debe ser y será algun dia de hecho; ni mênos con tal exclusion es el sentimiento santo y religioso en Dios.

Este sentimiento se entiende, al contrario, de la total union y comunion de todo nuestro ser humano, en razon y ley de la total humanidad en la realidad y en el comun presente de ella, con inclusion de todos los seres humanos en su esencial vida «con» y sobre-con su presente histórica vida. De aqui y con esta total inclusiva razon, habla este sentimiento próximamente tambien en nosotros, los hoy aqui vivientes, (no como puramente vivientes à històricos, sino «con» esto y sobre esto como vivientes comun y esencialmente tambien) de nuestra union y comunion con los próximamente agui y con nosotros mismos vividos. Sólo la preocupacion y la falta del claro conocimiento pueden torcer y limitar la pureza y totalidad de este sentimiento humano, y dudar de la realidad objetiva à su esencial modo de esta relacion, que el sentimiento atestiqua implicitamente en si mismo.

\* II.

Este sentimiento dice verdad, verdad objetiva, entera, constante, de una relación cuyos términos son: de acá, nosotros: de allá. los restantes de nosotros, los muertos.

Atendiendo á las señales que el sentimiento presenta unánimemente en todos los pueblos, descubrimos en la relacion los siguientes caracteres:

1.º Es reciproca ó bilateral, es decir, sostenida activamente por las dos partes. Los muertos hacen de su parte por comunicarse con nesotros, de la misma manera que nosotros de parte acá debemos hacer por comunicarnos efectivamente con cllos.

De este caracter nace la comun creencia en el consentimiento y correspondencia de los muertos para con nosotros y consiguiente influencia de ellos en nuestra vida, creencia que, contenida en nuestro puro y entero sentimiento de la comunien, la han profesado



todos los pueblos en la continuidad de la terrena historia. Cierto que no todos los individuos la han tenido; pero esto no arguye contra la universalidad del hecho, dado que la reflexion puede descaminarse en el individuo hasta el punto de negarse á si propia, bien que sin resultado, pues aun negándose se afirma. Baste considerar aquí que esta creencia no es meramente opinada ó ideada por el pensamiento, no la adquirimos históricamente por testimonio de los muertos, los muertos no hablan así con nosotros; sino que es indivisa con nuestro sentimiento, segun en tal relacion nos sentimos de nuestra parte, y como él firme y cierta, no mas ni ménos.

2.º Nuestra relacion con los muertos es esencial, ó es relacion de ser, y ser que está igualmente presente en su comun pureza á los muertos que á los vivos. Esto implica el sentimiento de la comunion, que fuera imposible tuviéramos si los muertos no fuesen de algua comun ser con nosotros. Pero evidentemente nosotros no conocemos ni tenemos presentes á los muertos en su histórico ser, pues toda relacion histórica de ellos á nos-

otros está cortada; luego los tenemos presentes y comunicamos con ellos en el puro ser humano y la pura interior é interiormente sentida humanidad, de que no han salido que sepamos por el hecho de la muerte, ni nuestros parientes aqui, muertos en la casa, ó en la tierra, ni todos los demás igualmente.

3.º Dicha relacion es de vida, de vida pura y comun humana, presente tambien á los muertos igualmente que á los vivos.

Nosotros sentimos y practicamos la comunion con los muertos en vida y viviendo, y pensamos que los muertos nos corresponden tambien como vivos, en vida, de la que tampoco concebimos que hayan salido por el hecho de la muerte. ¿Ni como pudiéramos conocer y practicar viviendo nuestra comunion con los muertos, si estos careciesen de toda vida comun con nosotros? En tal caso nuestra comunion seria vana é imposible, no prác tica ni concebible. Pero históricamente no viven los muertos con nosotros, ni pensamos posible ninguna relacion entre su vida histórica, si la tienen, y la nuestra; luego convivimos los de acá y los de allá en la pura y



comun vida humana, igualmente presente á unos que á otros.

4.º La relacion es homogênea, es decir, del mismo género, así de parte de los muertos para con nosotros como de parte nuestra para con ellos.

Ahora bien, nosotros, los vivos, nos reconocemos de nuestra parte hombres, como tales vivimos, y en tal cualidad comunicamos con los muertos; luego estos comunican á su vez con nosotros, no como puros espíritus, sino como hombres y en toda humana cualidad.

5." La relacion es inmediata de los muertos mismos á los vivos, de los mismos vivos á los muertos. Todos pensamos que comunicamos con los muertos, no por referencia mediata, sino inmediata, referidos y contenidos de una vez los muertos en nuestro puro, entero y noble sentimiento. Mas claro; entendemos que los hoy vivientes—todos en uno—nos unimos y comunicamos con los restantes no vivientes—è inmediatamente con los aquí vividos, no como si fuesen otros terceros indivíduos que nosotros en nuestra individua-

lidad sensible histórica, mediando algo de nosotros á ellos como aquí media de unos vivientes á otros el tiempo, el espacio y la individualidad (la infinita determinacion de cada hombre á otro); sino que nos unimos y comunicamos por union tal, que, aunque distinta, no dividida, (como el sentimiento mismo de la relacion antigua), es inmediata en la unidad de nuestro mismo sentimiento; union pura humana, la restante que aquí sabemos y podemos desde aquí sostener, fuera de la que mantenemos entre los vivientes bajo la predominante individualidad histórica.

6.° La relacion no es temporal, esto es, motivada y principiada históricamente en nosotros de la parte acá, ó en los muertos como los otros de la parte allá, y así en esta forma sostenida y continuada, á la manera de las relaciones que entablamos y sostenemos aqui unos con otros en la sociedad; ántes bien es sentida por todo puro y noble hombre (y en lo tanto vivida) como relacion igual y eterna, motivada de ambos lados en nuestra comun razon de hombres, sin que podamos asignarle ni concebir siquiera de ella princi-



pio ni fin històrico. Porque nosotros, como los muertos, con la relacion de nosotros à ellos y la recíproca de ellos à nosotros, somos por igual interiores y correlativos contenidamente en el comun ser y comunion de la humanidad misma, en la cual están y quedan los restantes de nuestra presente vida convivientes con nosotros en tal puro modo humano, como nosotros con ellos igual-eternamente, y así lo sentimos unánimemente los vivientes, los históricamente vivientes aquí en esta determinada individualidad humana, en esta tierra y tiempo y en todas las individuales humanas relaciones entre nosotros y de nosotros al rededor con el mundo.

7.º Bajo este humano fundamento, la relacion es objetiva y obligada de una vez en
todos y en cada uno, como que procede de
toda la humanidad en su puro y comun ser—
y en tal vivir— à cada hombre, y de él en toda
su humana vacionalidad à todos los restantes en el todo, tanto los restantes en general
de los aqui vivientes, como los próximos restantes aqui vividos, unidos todos eternamente con nosotros en nuestra comun-y racio-

nal Humanidad, y en tal humano y para to dos nosotros igualmente absoluto respeto y deber.

Estos son todos los caracteres que nos revelan las señales observadas en el sentimiento comun y continuo humano de la comunion de los vivos con los muertos.

III.

Ahora, considerando atentamente todas estas cualidades con razon objetiva y libre y con racional discurso—sin prevencion ni abstraccion subjetiva — hallamos en el sentimiento de nuestra comunion con los muertos las siguientes notas.

- 1." Este sentimiento es entero en si, entero como relativo, con todos los términos y modos de la relacion, ó es relativo y correlativo á la vez—de los vivos con los muertos como de los muertos con los vivos—indivisa y reciprocamente.
  - 2.º Dicho comun sentimiento es indiviso



con nuestra vida individual, è indiviso, por tanto, de nuestro comun ser y sentir con nuestro individual ser y sentir humano; guardada, empero, la esencial distincion de lo puro comun con lo puro individual, històrico, en cada hombre.

3.° Tal sentimiento, así explicado y todo contenido en sus relativos términos, procede enteramente, no en particular de nosotros en el tiempo, como tampoco de los
muertos; sino total-eternamente de nuestra
razon-de hombres, —objetiva en si, absoluta à su modo y fundamental para cada uno.
Tampoco procede de una parte de nosotros
—de nuestra idea, por ejemplo, à nuestro
sentimiento; —sino de todo nuestro ser y sentir humano en nuestro intimo, total y à su
modo viviente y vivido sentimiento, con nuestra individualidad indiviso, aunque distinto
de ella en su comun humana pureza y universalidad.

Por todas dichas señales el sentimiento de nuestra comunion con los muertos atestigua en nosotros la realidad de la humanidad, absoluta en su ser y modo—en la absoluta realidad—, y atestigua esta realidad total de la humanidad como toda en si; toda en cada individuo humano. y toda sobre (totalmente sobre) toda particular esfera humana en la infinita numerica individualidad de seres hu manos.

Mas esto pide aclaracion.

IV.

Cada particular ser humano (persona mayor ó menor, hasta la última individual) lleva en si con su humana racional individualidad, y siente y espresa de su naturaleza, toda la esencia de la Humanidad con todas sus interiores relaciones; y en el reconocimiento y sentimiento puro por cada individuo de esta su total esencia y relaciones, consiste la fundamental, firme y eternamente viva realidad de hombres, no en la nuda individualidad distraida y embebida en las inmediatas relaciones históricas. De este modo expresa cada indivíduo su ser humano con todas las huma-



nas relaciones, inmediatamente de él mismo al rededor, en comun-humana, reciproca y racional correspondencia con todo ser humano cuando y donde quiera. Así vive -- 6 puede y debe vivir - el individuo humano este su puro racional sentimiento, indivisa aunque distintamente (en su inmediata unidad como Yo, y Yo-Hombre,) de su comun con su particular ser, particular en el tiempo y en toda humana determinacion, ó histórico; y siente y expresa este su comun ser humano, (al modo dicho de comun-relativo, correlativo y reciproco), con todos los seres humanos racionalmente concebibles y de él restantes (próximamente los restantes inmediatos de esta vida que vivimos) en la total Humanidad, y en ella racional-ampliamente presentes à cada Hombre, segun sea la nobleza, intimidad y cultura de su sentimiento en esta pura y ámplia relacion de Hombre en la humana racionalidad.

Con estas razones y fundamentales relaciones sentimos todos (todos los vivientes, que inmediatamente sepamos,) no sólo de hecho nuestra union y comunion desde cada uno con todos los de él restantes comunmente en el género humano, y ahora (en la relacion que tratamos) desde todos los vivientes acá con los restantes inmediatos de esta vida, llamados muertos; sino que la sentimos por razon v ley (noble lealtad) de pura humanidad. Segun esta ley, eternamente real y presente con todas sus legitimas relaciones, somos y sentimos toda nuestra individualidad por respeto à la realidad humana como nuestro inmediato y supremo género (en la absoluta y suprema Realidad), en el que todos igualmente - todos en todas relaciones y correspondencias-nos sentimos intimamente de Hombres: de él nos valemos y con él nos acompañamos pura, noble y libremente, en vida co mo en muerte, de acá como de allá, en la eternamente presente Humanidad, con ámplio y comun sentimiento, con correspondencia creida firmemente viva (al modo de eterna,) segan y como es cultivado en nosotros mismos este sentimiento.

Todo esto lo encierra el sentimiento inmediato y á su modo de indivisa (concreta, sotidaria) totalidad—segun es conocido en la Biblioteca

Psicología-le expresa en el comun y continnidad de los tiempos, con tal espontaneidad v fidelidad unanime, que bien da a entender que no es un sentimiento puramente históri co, ó históricamente principiado, ni particular á los aqui vivientes; sino un sentimiento de totalidad y de totales é intimas relaciones humanas, un sentimiento lindante de toda esta historia superiormente con el eterno comun ser y con las comunes relaciones y correspondencias humanas, en razon de la humana, y en su género absoluta, Realidad; de esta eternamente presente y principiado, é intimo a esta histórica humanidad en todoslos que aqui vivimos y de Hombres dignamente nos sentimos, ó procuramos sentirnos y vivir en toda humana (no solo en la inmediata sensible) relacion v correspondencia.

V.

Tal es el sentido de nuestra union y comunion con los muertos, y de nuestro fiel sentimiento de ella, sentimiento, no triste, estéril y mudo; (1) sino profundamente vital y vivificador, y el más noble y libre de los hu-

<sup>(1)</sup> Mudo y estéril es, en efecto, para el Hombre que lo siente someramente, que no lo «resiente» ni cultiva con todo su ser en el «claro» conocimiento de lo que siente. Entonces el muerto no es el que llamamos tal como muerto en la Humanidad y la realidad (lo cual fuera mucha presuncion afirmarlo nosotros aquí, por sólo que aqui y con nosotros no viva, que es lo finico que de inmediato sabemos); sino que el muerto lo somos nosotros en nuestra Humanidad y humano sentimiento de este lado, 6 lo es. inmediatamente en nosotros, nuestra intima racional humanidad que dejamos enmudecer y morir en estas superiores, nobles y eternas relaciones. Con este nuestro ojo u sen timiento muerto no vemos ni podemos ver en los que aqui han vivido con nosotros en intima vida histórica, nuestros inmediatos y eternamente ob'igados parientes en «la» comun racional Humanidad y vida, mas que «muertos» tristes y mudas para nosotros. Así «debe ser» en la ley de lus «correspondencias» humanas, en la realidad misma y reales relaciones que tratamos. ¡Quien se acuerda de los muertos, sino con señales de muerte y de que son muertos!



manos sentimientos, que nos da aqui y en parte con esta misma vida, la paz, no de la muerte, sino de la vida eterna humana (1).

Con este fiel sentido humano, explicado y guiado por el claro conocimiento, esto es, sabiéndonos en nuestra presente historia como unidos intimamente con nuestro comun ser de hombres (distintamente en la union, lo comun de lo individual), en comunion, por tanto, con todos los seres humanos en nuestra fun-

damental Humanidad -- nuestro género inmediato-, yasi viviendo nuestra presente historia en vista y conciencia de nuestra total y universalmente relativa historia de la Humanidad; con este sentido, repito, mantenemos recojida y ordenada, acompañada y fortificada nuestra presente vida con la pura-comun y con la racional en el todo, resultando una dobie y compuesta vitalidad interior en la individual vida presente en forma de ley y régimen (reyno) interior. Por esto cultivando este generoso sentimiento en el punto y caso critico de nuestra comunion con los muertos - que decimos -, traemos paz, vida y serena animacion a nuestra presente historia, y le damos el valor y dignidad, infinita en su género, que en si-humanamenle -- tiene, como destinada á realizar en su limite y à su modo característico (el único en la Realidad) todas nuestras inmediatas y superiores relaciones en que somos hombres, v a realizarlas con el conocimiento y vivo sentimiento propio de cada una, racional y libremente. Por virtud de esas relaciones somos y vivimos en este nuestro ser individual

<sup>(1)</sup> Eterna (6 pura-total, pura-comun) se entiende aqui para nosotros, como la vida restante de esta histórica entera y toda à su modo tambien en la total y toda-raciocional (suprema en nuestro género) Humanidad. Mas la vida eterna, 6 pura-comun, n la temporal humuna son aqui y donde quiera lus partes totales è integrantes, en su distincion misma indivisibles, de la racional y superior vida humana que aqui tenemos y debemos hacer en ley de racionales, en nuestra individual historia, en racional correspondencia con la total -y en su gênero absoluta - Humanidad. Las nociones sobre estos terminos que nos impiden ver y sentir estas nuestras intimas y obligadas relaciones en ley de Hombres, están todas dislocadas é invertidas.



presentes à toda nuestra Humanidad, con fiet y noble lealtad, y con el generoso esfuerzo dentro de este nuestro tiempo è historia à hacerla viva y efectiva en nosotros aquí, como es viva, presente y totalmente viviente en la raiz comun y continua de nuestra historia misma, y en la intima conciencia de todo puro y noble individuo humano.

CAPÍTULO III.

DEL FUNDAMENTO DE NUESTRA COMUNION CON LOS MUERTOS.

ı

El análisis que acabamos de hacer en el capítulo anterior del sentimiento de nuestra comunion con los muertos, nos ha llevado paso á paso al reconocimiento de la Humanidad como el fundamento de aquella comunion y de sentirla nosotros. Cúmplenos ahora considerar este fundamento, ya para determinar con mas precision en lo que consiste nuestra comunion con los muertos, cuanto para acla-



rar con nueva luz todo lo dicho hasta aquí. Procederemos en este punto, mas que por consideraciones sintéticas que no podrian ser convincentes por no ir acompañadas de todas sus premisas, por reflexiones claras y sencillas que nos adviertan de lo que por demasiado sabido, como se dice, tenemos olvidado, ó que conocemos con el general conocimiento de conciencia como cosa que somos nosotros mismos, sólo que nunca hemos reparado determinadamente en ello.

Si con atencion pura, libre y serena nos ponemos a pensar en la Humanidad y perseveramos en nuestro pensamiento, descubriremos, sin duda, en ella las siguientes notas:

1. La Humanidad se dice y afirma (comun como individualmente en cada hombre) toda tal. con toda su determinada cualidad, como la real y nerdadera Humanidad que es, ó como siendo de toda la realidad su humana realidad, la propia y única como ella. Tan cierto como lo que es, es; como todas las cosas son lo que son verdaderamente, así la Humanidad es con todas las cosas en la verdad-del ser igualmente que ellas; pero, entre

todas, únicamente ella es en su propia humana cualidad, no habiendo otro género humano, ni otro ser mediante de la realidad à ella. En la Humavidad nos conocemos y consentimos todos unánimente de hombres (1) entre todos los seres, de los que nos reconocemos esencialmente distintos; pero con los que somos nuestra Humanidad, igualmente que ellos son su propia realidad.

2.\* Decimos que la Hamanidad es toda su determinada-genérica-cualidad verda-deramente, no como un todo formal ó ideal de sus partes reales, ó como un todo tercero y extraño respecto á sus partes y seres particulares; sino como toda de una vez con todas sus interiores relaciones, y como toda superiormente (y suprema hamanamente en su gênero) sobre todos sus contenidos seres y

<sup>(1)</sup> Tambien dentro de la humanidad y en particular nos continuamos por generación y nacimiento, distinta é indivisamente de hombre à hombre, de linage à linage, y ascendiendo-infinitamente como bajo totalidad superior, en la unidad «del género humano,» absolutamente.



relaciones. Tal lo sentimos todos racionalmente en nuestra misma individualidad, y lo consentimos conformemente en union con todos los hombres.

3.\* La Humanidad, siende absolutamente la que es, sostiene toda su determinadagenérica-cualidad interiormente, en todos sus particulares seres y relaciones. Por esto somos y nos llamamos hombres de toda y primera propiedad como de nuestra fundamental naturaleza; nos relacionamos y comunicamos inmediatamente unos con otros en razon y respeto de hombres (en forma de humano respeto (1), y entendemos significar por la palabra hombre el propio y comun ser en que todos absolutamente nos reconocemos y de que todos participamos por igual, sobre nuestra infinita-relativa variedad de otros y otros hombres.

4.4 De esta manera la Humanidad consi derada interiormente es: A. La suprema de su género, suprema de toda su humana particularidad, de sus infinitos particulares y subordinados indivíduos, mayores ó menores, y en órden otra vez de mayor sobre menor. En este órden esencial vive y sobre-vive (1) la Humanidad con todos sus particulares seres, hasta con el último indivíduo.

B. Á la vez que suprema, la Humanidad

<sup>(1)</sup> Toda relacion humana entre hombres es superiormente «un respeto humano;» respetamos en ella la Humanidad misma en cada hombre è igualmente en nosotros.

<sup>(1)</sup> No hablamos aqui del sobre-vivir entre seres particulares y relativos, de los cuales, muerto el uno, le sobrevive en el tiempo. el otro: sino del sobre-vivir cualitativo «(supravicencia), respecto del cual los particulares seres humanos «sub-viven» o sinfra-viven. » Porque estos en la forma del tiempo. viven como particulares, de limite en limite, de tiempo en tiempo, cuyo «critico» intervalo es el morir; mas la Humanidad, como el todo y supremo de su género, vive todo su tiempo igual 6 eternamente sobre toda particularidad de tiempo. Cierto que tambien vive elernamente (y jumăs muere en la Humanidad) todo particular ser humano en la pura esencia y propiedad de Hombre, pero es en forma particular en esta misma elernidad de su esencia, esto es, de limite en limite enteromente, viviendo y muriendo, muriendo y viviendo, &.



es y se muestra toda determinada de su ser propio en entero é inmediato hecho de Hombre, en los infinitos indivíduos humanos que propiamente nos sentimos, sabemos y vivimos históricamente.

C. Por último, la Humanidad, á la vez que suprema toda y toda determinada, es y se mues tra esencialmente relativa, refiriéndose consigo misma interformente de su propia individualidad à su totalidad pura; ó refiriéndose como leterminada é individual consigo misma omo suprema. En esta relacion, cada término se mantiene en su propiedad distinto infinitamente del otro, por lo cual quedan ambos unidos reciprocamente sin confundirse, como esencialmente correspondientes y simpáticos en el homogêneo ser y vida de toda la Humanidad por todo su racional contenido.

Se sigue de todo esto que la Humanidad, en su puro esencial y comun ser à distincion de la pura humana individualidad, es totalmente presente y viviente à su modo en la razon y vida racional del todo con la individualida l misma, en cada uno como en todos los individuos humanos. Por esto cada hombre aqui-

-en comun y continuidad con todos los vivientes-se siente en Intima y libre comunion de su misma individualidad con todo hombre como puro esencial hombre, sin relacion á estado individual del mismo, alto ó bajo, bueno ó malo, viviente aqui ó aqui no viviente, con la correspondencia racional v firmemente supuesta para consigo en este su puro y noble sentimiento, y conforme influencia en su vida. individual, segun queda visto. De este modo propio en cada término-infinito á su modorelativamente distinto del otro y ambos ordenados respectivamente segun la cualidad de cada uno, y del propio modo en las relaciones igualmente subordinadas á su todo real inmediato (el absoluto de su género) como á su ley y fundamento, preside la Humanidad mis ma à toda su interioridad, sobrevive y se sobresiente en todo su contenido, como así de hecho comun y continuo y con tales señales racionales nos sentimos todos inmediatamente, y segun sentimos debemos vivir en el tiempo y en el inmediato presente, manteniéndones siempre desde nuestra individua. lidad en la presencia racional de toda la humanidad.



П.

En conformidad de lo dicho, y de que la humanidad se conoce de su ser y cualidad inmediatamente en su conciencia, consideramos:

- 1.º El sentido de seguridad (certeza de lo sabido como en el fundamento de ello) con que nos conocemos hombres, seres humanos, (Yo como hombre) distinguiendo al mismo tiempo en nosotros el ser del hombre.
- 2.º La seguridad de conocimiento con que afirmamos la humanidad, toda ella, en toda su cualidad, de nosotros mismos—de nuestro inmediato indivíduo—de toda y la propia indivídualidad; mas sin confundirnos Nosotros en cuanto indivíduos que nos sabemos inmediatamente, con la Humanidad absoluta. Y de tal manera es presente à nuestro indivíduo toda razon de la Humanidad que, elevándonos à nuestro gênero y como igua-lándonos con él sobre nuestro inmediato indi-

viduo y hombre libremente, nos hallamos entónces conformes y confirmados en nuestra misma individualidad y de ella mas seguros, y confirmados tambien en la esencial distincion entre la humanidad de un lado, y mi inmediato individuo de otro.

- 3.º La seguridad con que en todo nuestro ser de hombres conocemos ultra y superiormente otros seres, los restantes de nuestra inmediata y entera humanidad en la realidad. Con estos seres, no obstante ser de cualidad opuesta á la nuestra humana y, en lo tanto, esencialmente distintos de nosotros, nos reconocemos en union esencial y en esenciales consiguientes relaciones, union respectiva de ambos extremos bajo un real y superior fundamento. Tal confirma la experiencia inmediata y continua de nuestro conocimiento y demás relaciones sensibles con todos los otros seres á nuestra vista, los cuales son y viven en si á la vez que con nosotros.
- 4.º La seguridad con que de la humanidad adentro, é inmediatamente desde nuestro humano individuo, conocemos otros, enteramente otros individuos humanos que nos-



otros, y con ellos, no obstante ser otros, nos conocemos y vivimos esencialmente unidos, como partes que somos todos de la misma fundamental humanidad, de la que no se separa cada único hombre en su misma lufinita-característica-individualidad. Fundado todo en la realidad de nuestra comun Humanidad, de la que nos sabemos todos en la razon y suponemos sabidos à todos los individuos humanos restantes de nuestro inmediato y único hombre.

5." La seguridad con que, dentro de la misma individualidad humana en el tiempo y en las infinitas individuales relaciones entre-humanas, nos conocemos todavia firmemente en la unidad humana, la propia de cada hombre que se sabe, y de aqui en unidad esencial y relativa comunidad con todos los hombres en la humanidad, quedando firmemente en nuestra unidad sobre todo relativo y movible limite entre-humano de tantos é cuantos hombres, presentes é ausentes, aqui vivientes é aqui no vivientes. Todo esto se entiende como en el seguro fundamento de la unidad absoluta en la especifica Humanidad, y en tal ley fiel-

mente guardada en la unidad de la conciencia, sin previa atención à segundas relaciones, respetos, motivos, ó particulares estados humanos.

6." En esta misma racional forma y segura conformidad, conocemos desde la Humanidad todo su contenido libremente en los infinitos individuos humanos que nos sabemos, relativamente opuestos y racionalmente unidos y conformes; y en igual forma tambien conocemos desde la Humanidad y cada término de ella, libre-racionalmente, todos los restantes seres, asi los interiores é iguales, el mundo que decimos (1), como los su-

Sobre este último termino y sentido (no

<sup>(1)</sup> Desde nuestro inmediato lugar y punto de vista, conforme à la experiencia comun y continua humana de lo diferente al rededor, concehimos y nombramos totalmente los otros seres, «naturales» estos, «espirituales» aquellos, «humanos» los otros, y lo comun de todos en toda relacion y corres pondencia entre si lo llamamos el «Mundo,» el «Universo;» porque todo lo que existe es, 6 «natural puro,» 6 «espiritual puro,» 6 uno y otro con lo «humano,» y en comun de todo en relacion, 6 lo comun de las cosas, el «Mundo,» el «Universo.»

periores y el supremo,—en la relacion opuestos y objetivos a nosotros á la vez que con nosotros conformes y unidos en la razon, segun la realidad de cada uno. Todo en la conformidad absoluta de la verdad, como el ser es el ser ab-

hablando ahora de los restantes), debemos notar que el Mundo se entiende lógica y comunmente como puro agregado y suma, coleccion; ó como compuesto ordenado con cierta relativa razon de las cosas entre si, las cuales quedan en comun igualdad unas con otras, y respecto de nosotros como al igual u à nivel de nuestro punto de vista. Mas el concepto de mundo no tiene en si mas alto sentido que el de todas las cosas en la totalidad de sus iguales relaciones-unas con otras y nosotros (desde cada cual, Yo) entre ellas tambien en comunicacion. - Los conceptos de razon, de fundamento, de unidad, absoluta y propiamente tales, son extraños al sentido de mundo, y sólo por un abuso idealista se le han atribuido contra su natural y comunisimo uso.

Este abuso ha sucedido novisimamente, al entrar por «primera vez» en la historia de la filosofia este tèrmino en la reflexion científica; pues úntes no lo estuvo sino vagamente y de léjos, ó empíricamente. Entónces se entendió por mundo todas las cosas de

solutamente, como la humanidad es la humanidad absoluta-humanamente, como cada ser es el que es en su individuat propiedad, y en ella respectivamente conforme à todos los seres en la realidad misma, en bios y bios el supremo, dada su divina y fundamental conformidad con to las las cosas en si reales y verdaderas, y con todo verdadero, racional y seguro conocimiento.

una vez en unidad y una idea del espiritu, quedando exceptuada «la pura» accidental particularidad de las cosas mismas, como un aspecto à lo más relativo de la unidad. Mas esto no conforma con la razon ni con la realidad. Puede extenderse el sentido de mundo, si se quiere. à todas las cosas, à la totalidad de los seres particulares, que llamamos Universo, inclusive del fundamento y la razon, en cuanto el fundamento es tumbien relacion y al género de relacion pertenece; pero de ninguna manera puede extenderse al fundamento como la relacion propia, unica y toda tal sobre el mundo-la suprema. - Todo idealismo, ante-cristiano, cristiano y novisimo, car en esta capital confusion, como lo muestra en resumen y resultado de toda la segunda edad del pensamiento humano Hegel con su hecho propio.

Biblioteca

En este punto, al que hemos venido sólo por reflexion general é inductiva, aparece claro porqué y cômo el sentimiento de nuestra comunion y racional comunicacion con los muertos és, sobre ser humano, religioso de su misma intima y suprema voz, (1) sin necesidad de que otro lo diga ni lo mande, y sin que tal mandato ó ley añada valor esencial al sentimiento. Lo inmediato y legitimo que este necesita y le hace al caso, es ser entendido, explicado y reanimado por la voz cercana y clara del propio conocimiento, respecto al cual tales mandatos ó

leyes tienen cuando más un valor interino y externo (1) para los que sienten y creen sin conocer; no para los que, conociendo su sentimiento, sienten firme y fielmente segun la verdad sin figuras intermedias de ella.

<sup>(1)</sup> Y en esta forma es comunicacion real y objetiva en toda la humanidad y entre hombres, de nosotros à los muertos como pertenecientes desde aqui al reyno de los muertos, es decir, à la restante mira esencial humanidad sobre nuestro límite histórico; y como pertenecientes los muertos, en la misma razon tambien y en su lugar, al reyno de los vivos y nunca salidos enteramente del reyno de la vida humana; aunque no hagan hoy con nosotros nuestra contemporánea vida histórica, «pues la han hecho.»

<sup>(1)</sup> No sin peligro y degeneracion como todo lo que no viene por naturaleza; sino por adopcion è institucion histórica.



# SEGUNDA SECCION.

PRACTICA.

CAPÍTULO PRIMERO.

CÓMO SENTIMOS Y HONRAMOS HOY Á LOS MUTRITOS.

Del estudio que hemos hecho en la Seccion precedente, resulta que huestro sentimiento de la comunion con los muertos no solamente es real y real hamano; sino el mas puro, libre y noble de los humanos sentimientos. Por este nos interesa saber abora cómo tenemos y practicames hoy ese sentimiento, y de qué manera hemos de cultivarlo en lo ulterior pa-



ra ennoblecer nuestra vida. Tal es el objeto de la presente Seccion.

I.

La relacion que los vivos mantenemos hoy con los muertos es sólo de sentimiento, vago, indefinido, efimero, no animado ni sostenido por el conocimiento; de donde resulta que, aun en sanos corazones que quisieran sentir generosa y eternamente, suele degenerar y morir (1), ó caer en un sentido egoista con variedad de aspectos, todos bajo un secreto materialismo que solo reconoce la realidad presente, ó à lo sumo una lejana y subjetiva presuncion de otra vida incógnita y como allen-

de de la presente. Así todas nuestras superiores relaciones indicadas y xivas en el sentimiento comun-humano, nuedar, como han estado hasta aqui en nuestra historia, incultas,
viciadas y estériles para la vida, que sólo camina por este lado en abstracta y lejana idea
de sí misma, con sentimiento de luto y tris
teza, de vacio, en vez del positivo y racional
sentimiento de todo lo humano, y supremamente de todo lo divino, con toda la presente
individualidad; del sentimiento puro, esencial
y generoso, llamado á ser el regulador y
eterno animador de nuestro histórico sentir
y vivir.

Además de vago y efímero, nuestro sentimiento de las relaciones con los muertos es tácitamente exclusivo: sentimos solamente à los muertos nuestros próximos, y nos olvidamos à peco menos de los restantes, no obstante estar tan immediatos y ligados à nosotros como nuestros mas cercanos en vida. Esta exclusion pervierte nuestro sentimiento en impuro, idelátrico y falso, tanto en su objeto, los muertos, que son sentidos à nuestra individual imagen como individuos históricos, cuanto en la relacion humana y reli-

<sup>(1)</sup> Paratahumanidad que hoy todavia vive en el tiempo, à à lo sumo soto en idea, no en la realidad de hombre, el muerto es un fenómeno triste, que en general procura olvidar pronto y sepultar en su memoria. Mas fielmente guarda la tierra su resto corporal, que los hombres guardan la viva personalidad del muerto.



giosa en que para nosotros restan los muertos, y segun la cual deben ser ahora puramente reconocidos y amados. Pero el sentimiento así viciado y falseado lleva su merecida pena en la esterilidad, tristeza y olvido al cabo de nuestros mismos próximos, tomados por lo que no son, y en lo tanto necesariamente olvidados; no tomados ni conocidos por lo que son, y en ello (si cabe decir) olvidados ellos de nosotros, no correspondiêndonos con el ser puro y viva intimidad que para nosotros les queda humana y racionalmente.

II.

Estos vicios que hoy desvirtuan nuestra comunion con los muertos, podemos señalarlos en todas nuestras prácticas, públicas y privadas. Comenzando por las primeras, vemos que las manifestaciones del sentimiento público, ora religiosas, hácia las almas del purgatorio tan sólo; ora seculares, hácia los grandes hombres únicamente tambien, son

hoy à lo más como la señal monumental de que no están enteramente elvidados los muertos por los vivos, y de que reconocemos nuestra déuda para con ellos (1). Pero estas señales son aisladas en si, singulares en el objeto, desligadas de nuestra restante vida, como extraordinarias y pasajeras ceremonias de luto y tristeza para nosotros, cuyo fruto, si lo tienen, se lo llevan los muertos sin dejar rastro vivo hácia acá como no sea en descargo de nuestra conciencia. Dichas manifestaciones, además, las religiosas como las seculares, llevan siempre en el objeto el carácter predominante de la individualidad: pensamos los muertos á nuestra histórica semejanza idealmente

<sup>(1)</sup> Cierto que hoy es esto lo único y último que resta para con los muertos, y no se concibe mas ni otra cosa; pero otro y mas es lo que piensa y siente la Humanidad en la razon, y lo que sentirá en nuestra historia y en su dia: que los pueblos y hombres pasan con sus particulares tiempos; pero el tiempo total y entero de nuestra Humanidad terrena tiene aun harto que vivir y mostrar de sus intimas entrañas, sobre, lo que ha rivido y está viviendo hoy en los presentes.

Biblioteca Biblioteca

objetivada, y con eso limitamos nuestro recuerdo á este muerto, á algunos muertos, ó a tal clase de muertos. Ese carácter individual les conservamos en la relacion y comunicacion, ya de nosotros à ellos: las misas para las almas del purgatorio, los monumentos ó memoria de la pátria agradecida; va de ellos à nosotros: la memoria de los grandes hombres para ejemplo nuestro. En todo lo cual no salimos realmente de nuestra individualidad histórica, proyectada de idea nuestra hácia los muertos, como supuestos ciertamente de algun ser, pero entendido y formado este con la memoria sensible que nos queda del muerto, extendida indefinidamente por nuestra idealidad. Donde el primer elemento, la individualidad, es fulso hoy respecto del muerto: el segundo, el ser supuesto en nuestra pura idea, no alcanza à la realidad que resta del muerto.

Como real y verdaderamente muertos para nosotros en la historia presente; y sobre esto, como seres puros humanos, reconocidos eternamente de nosotros como presentes y vivientes en nuestra humana razon y humano no-

ble sentir, ligados ellos á nosotros y nosotros obligados à ellos en humana ley, y así real y racionalmente correspondientes con nosotros è influyentes à su modo esencial é intimo en nuestra vida; segun que cultivamos esta nuestra entera y universal relacion y parentesco restante en la humanidad, preparado desde esta vida, comenzado y terminantemente declarado en el punto critico de la muerte, desde nuestros inmediatos parientes aqui à todos los aqui vividos y à todos los infinitamente restantes, con amor puro, total y noble, sin preferencia ni afeccion como al objeto corresponde; tal y con tales señales no se ha mostrado hasta hoy en la historia el sentimiento público hácia los muertos. (1)

<sup>(1)</sup> Con esto no se niega ni se mengua el vator relativo de las manifestaciones públicas hoy hácia los muertos; pero se las sencabezas en su fundamento puro, objetivo y eterno; se las ennoblece, purifica y universaliza, y se previenen las degeneraciones subjetivas en que hoy hancaido y que las afean y menguan en sus más intimos y durables frutos.

- 300 -

III.

Si de las manifestaciones públicas pasa mos à las privadas, observamos, además de lo dicho, que el sentimiento de nuestra comunion con los muertos tiene algo de insólito, extraño y como secreto para unos, de terrorifico para ofros, siendo contados los que no sienten una ú otra impresion al entrar en la habitación de un muerto á quien conocieron y trataron en vida. ¿Porqué esto, si tal sentimiento es natural y comun, igualmente con ellos que con los infinitos restantes en la Humanidad, y con todos los aqui mismo vivientes?

Estas impresiones que acompañan á nuestro sentimiento de los muertos, no proceden del muerto mismo que, no teniendo existencia histórica y objetiva para nosotros, no puede causarnos impresiones objetivas: son interiores en nosotros y proceden de nuestro estado subjetivo á nuestro ser racional con la oca-

sion critica y siempre imprevista del muerto. que nos presenta con inmediata evidencia nuestro modo de ser opuesto al presente en nuestra humana racionalidad, y nos lo presenta por el lado negativo, como un rompimiento y aniquilacion de algo esencial humano (de la individualidad esencial al ménos,) donde al punto invade el reyno de la muerte la abstracta idealidad y la fantasia con las representaciones dichas y otras mil vanidades, que no porque sean comunes son menos indignas del hombre en su fundamento de tal en toda la realidad y la suprema o divina, y en lo tanto inmorales é religiosas. Porque despertado el sentimiento de nuestro comun ser y comunion humana con tercera ocasion y sin preparacion del sujeto, no lo entendemos para nosotros en su pureza objetiva y esencial relacion con toda nuestra vida presente, ni conocemos y sentimos en esta relacion al muerto como ser puro y objetivo, y en la libre comunion que de razon de Hombre nos resta eternamente para con él como con todos, en ley real y presente de Humanidad aquí como donde quiera: al contra-



rio, bajo nuestra preocupacion histórica, entendemos este sentimiento è impresiones al reves de su pura realidad en nosotros: refiriendolo todo al muerto mismo como una fantástica sombra histórica, vestido de las vagas y tristes ideas antedichas, con tristeza al principio, olvido despues y siempre con tenaz y secreta antipatía ante esta representacion. Así referido este sentimiento al muerto. es natural que no comprendamos en él mas que al muerto nuestro pariente, ó á unos cuantos muertos, y las religiones y pueblos á algunas clases de muertos; siempre con motivoy limite historico predominantes, no con el puro total y fundamental motivo humano, en que todos los muertos son objetos puros de racional comunion y sentimiento para todos los vivientes, bajo-cuya sujecion podemos y debemos recordarlos respetuosamente en su historia pasada á nuestro lado.

A este desvio del sentimiento concurre tambien el que, en el punto de la muerte, se respune con especial realce en nuestra fantasia la indi idualidad nistórica del difanto, que nos distrae de la verdadera relacion restante

en adelante con él y del sentimiento á ella conforme, que no debiera ser desde ahora sino la confirmacion (I) y complemento, libre a de motivos históricos, del mismo comun sentimiento que debimos tener en vida para con el hoy muerto. Pues en lo humano como en toda realidad, nada viene de improviso ni cor tado de lo antecedente à lo siguiente: sólo en el sugeto humano, en el entretiempo de su vida, es donde aparece con presuncion de objetivo, el imprevisto, el accidente, los ter rores secretos y todas las abstracciones y negaciones que cortan en nosotros el pensamiento y hecho de nuestra vida. Una de estas capitales abstracciones es la de la relacion critica de los vivos con los muer-

<sup>(1)</sup> Lo cual importa notar, porque si se dice: «ya los queremos y nos unimos en comun sentimiento con ellos en vida;» se trata de saber si los hemos querido con predominante sentimiento individual afectivo (egoista), ó si, sobre esto, nos hemos unido con ellos como puros esenciales hombres, con puro, noble y generoso sentimiento, al igual, en este modo, que con todo hombre en la Humanidad.

tos, donde hoy todavia el muerto real y verdadero es la Humanidad en nosotros, en todas sus puras interiores y superiores relaciones à distincion de las inmediatas históricas. Este muerto interior unestro es el que, cuando se remueye por caso crítico en nuestro pensamiento distraido, nos impresiona de la manera dicha, y el que con doble y tenaz error atribumos à la muerte y al muerto mismo ante el sentido.

- 304 -

IV.

Para aclarar mas lo anterior, notamos que el sentimiento de nuestra comunion con los muertos no es otro que el de la misma racional comunion con los vivientes entre si, unos con otros, sin otra diferencia que la de unirnos de modo mas lutimo, esencial y libre con los muertos que con los vivos en el trato diario. Pues nuestra union con los primeros es eterna y firme, igualmente con tantos ó

cuantos que con todos los infinitos vivientes en la Humanidad; mas en la comunion de nosotros con nuestros convivientes y contemporâneos, en el uso del relativo vivir con ellos, está el sentimiento (y conocimiento) de nuestra interior y superior union humana conellos como traspuesto y mudo, como embebido en el del inmediato individuo, que, en su infinita limitacion en el mundo histórico, necesita para su conservacion y desarrollo toda nuestra atencion en preveer, prevenir y asegurar las condiciones de nuestra vida y educacion individual (tecante al cuerpo, al espiritu, y al hombre). Preocupados en esta diaria atencion, se oscurece entretanto 6 se desproporciona en nuestra razon-nunca se borra enteramente - el sentido de nuestro ser comun y superior en su esencial relacion con nuestro individuo en todas sus individuales relaciones, desde él con sus contemporáneos presentes; por lo que, aun alli donde el sentimiento comun humano se extiende sobre el del inmediato (egoista) individuo, se apoya otra vez en este y en el individual interes, como sucede con el llamado particular de fa-



milias, de pueblos... &, que es, hasta hoy al mênos, el predominante en las relaciones históricas. Por esto, cuando de extraordinario e improviso (en la imprevista mudanza é interrupcion de las relaciones históricas) se da crítico lugar y ocasion, en otros como en nosotros, a las relaciones interiores y superiores humanas, alli falta y no habla en todos, é habla débil, desigualmente y bajo motivos histórico-afectivos, é ideal-subjetivos, el sentimiento objetivo y superior humano. Esta desproporcion de relaciones reina todavia en la Humanidad viviente, aunque tiendo visiblemente a equilibrarse, en lo que consiste el sentido y excelencia propia de nuestró tiempo.

Sncede, pues, en la muerte de nuestros próximos, que como de improviso se despierta en nosotros los vivientes aqui restantes el sentimiento de nuestro puro ser humano y humana comunion ante el muerto, como el Hombre despejado y libre (no depojado) de la relativa-histórica y mudable individualidad presente, donde, en aquel punto critico, habia o comienza a habiar en nosotros este sentimiento, casi confuso y como tras-

cordado respecto á este como á todos los vivientes.

V.

Resulta de todo lo dicho que, no conociendo nosotros aun ni sintiendo racionalmente nuestra real y fundamental humanidad en la historia, ni conociendo y sintiendo en ella â los universalmente restantes de los vivientes en esta tierra, nuestro sentimiento, manco hasta hoy, subjetivo y elvidadizo, no ha podido dar ni ha dado los frutos de animacion, de amor y purificacion, de Intimo y universal ennoblecimiento humano y religioso que à su modo encierra y dará en su dia.

Mas no por esto el sentimiento é inmediata expresion de nuestra comunicacion con los muertos, con el firme supuesto de la correspondencia de su parte, se borra del comun de los vivientes en continuidad de los tiempos históricos; pero no va en esta duracion acompañado ni ayudado hasta hoy del claro co-



nocimiento y consiguiente cultivo de nuestra parte conforme al objeto, por lo cual es esta una raiz todavia inculta é infecunda para nuestra historia (una continuacion de la muerte y de triste silencio acompañada); y si no se borra, es por la virtud de la humanidad fundamental en nosotros, que, aun oscuramente sentida y entendida en las primeras edades históricas á nuestro modo no al propio de ella mismo, habla secretamente en todos y en cada uno, y espera para mostrarse tiempos mas maduros de la historia misma.

#### CAPÍTULO IL

DE CÓMO HEMOS DE CULTIVAR BL SENTIMIENTO DE NUESTRA COMUNION CON LOS MUERTOS.

I.

El sentimiento de nuestra comunion y racional comunicacion con los muertos, hemos
visto que es entero en nuestra presente vida,
que toca á las comunes y superiores razones
de vivir con los términos y seres correspondientes—iguales y superiores, humanos y religiosos—en cuy as razones todas nuestra union
con los muertos con la correspondencia de
parte de ellos, es sentida entera y viva en
nosotros, como de la misma vida de la Humanidad con ambas partes y sobre ellas.



Ahora bien, si el sentimiento de nuestra comunion con los muertos comprende, por lo visto, todo un órden de la realidad humana, la pura y comun realidad, infinita á su modo é infinitamente opuesta á esta presente histórica; si debemos por exigencia y ley de nuestra naturaleza ser y vivir aqui en toda nuestra verdad de hombres y en todas las humanas relaciones, habemos de reconocer por ley de nuestra vida guardar fielmente este sentimiento, y cultivarlo mediante el conocimiento para vivirlo en todos los términos y relaciones que contiene.

Al efecto debemos, lo primero, entrar é intimarnos libremente los vivientes eu esta omunion, sintiéndola en todas las relaciones en ella implicadas, y sintiéndonos en ellas con vivo, sereno é igual sentimiento: enlazarla luego sistemat icamente con toda la presente vida (con sentimiento público, con sentimien to privado y de uno à otro), con pura delicada intimidad del sentir, y de este como eco y voz acorde del pensar y e l querer en la misma pura relacion; ordenar, por fin, toda nuestra vida (individual y pública) en expresion fiel y

concertada (con arte delicado de significa ción y obra), y como embebida é incorporada con nuestra vida histórica en este sentido de toda ella hácia sus extremos y supremos términos. Todo esto hecho primero con la ocasión próxima de anestros inmediates aquí vividos, y de estos en igual razon con los inmediatos á nuestro comun linaje en la Tierra, lo universalizamos al punto en el sentimiento análogo (enteramente racional y generoso) hácia todos los seres humanos restantes de los vivos presentes en nuestra comun y fundamental humanidad, bajo el fundamento absoluto de Dios, enya voz suena clara hasta en la última conciencia y puro corazon de cada, racional individuo humano.

Asi fielmente guardando, cultivando y descrivolviendo este miestro sentimiento en todas las dichas relaciones, realizamos derecha, entera y lealmente en el presente limite nuestra inmediata realidad humana segun nuestro absoluto, género en Dios, y vivimos nuestra Humanidad, nuestra realidad de hombres, en su verdad misma é intimamente con ella, conforme ella se siente y vive firme y



fundamentalmente, segun Dios, en todos sus seres y como de todos en correspondencia con nosotros mismos, así sentidos y sobresentidos con nuestros semejantes en tal fundamental respeto. Entónces y a esta medida justamente, por la ley de las correspondencias humanas y divinas fundadas en Dios mismo, se despiertan en nosotros, segun cultivamos este humano y religioso sentimiento, todos los su premos sentimientos de la vida religiosa en todas relaciones, el amor, la confianza, la firme esperanza de que nuestra Humanidad en la realidad corresponde y consienté con nosotros así puramente sentidos, y que en esta correspondencia vive y sobrevive eternamente con nosotros mismos--como nosotros con ella-en el presente eterno de todos los tiempos incluso el nuestro particular, (eternamente particular, ó de tiempo en tiempo, de limite en limite). Acompañan á estos nobles sentimientos todas las supremas influencias de animacion, fortaleza, purificacion y todo género de ayuda, compañía y bien superior, que el ser finito eterna y universalmente necesita, y en las que halla secretamente

entre la vida y el estremo limite de ella la paz de ánimo, la ecuanimidad serena, seguro de sobrevivirlo en presencia de la Humanidad y á la vista de Dios. Esto se entiende, segun la parte laboriosamente—moral y libremente—puesta por cada cual, en órden á reconocer en el claro conocimiento y espresar fielmente en toda su vida este su íntimo sentimiento en todas las relaciones indicadas y vivas en él, de consentimiento unánime con todos los hombres y humanos tiempos.

Tal es la ley humana y religiosa de nuestro sentimiento de la comunion de los vivos con los muertos. Cuanto mas en su pureza y mas viva y fielmente de su parte cultive nuestra humanidad el sentimiento de su relacion con los aquí vividos, tanto mas sentirá por correspondencia los efectos animadores, vivificadores para toda esta vida de la otra parte, al modo puro y racional en la total humanidad.

II.

A nte esta ley, ley real humana y enteramente práctica en el case, nuestro senti-



miento apasionado hácia los muertos nuestros cercanos, como muertos en sí y perdidos para la vida, y con los que no nos resta ya aqui vinculo real ni mas comunion y reales deberes (1), ó à lo mas una ideal y subjetiva memoria que no iguala, decimos, la pérdida real de la muerte, que es cômo aun los mejores hov entienden su relacion con los muertos, no es un sentimiento racional. No lo es, primero, de nosotros para con nuestra presente vida, que en su lugar es vida entera humana con todas las razones y relaciones del recto y bien vivir, no afectada en su integridad ni en nuestro positivo sentimiento de ella por uno, por todos los muertos ni por la muerte misma. No lo es, tampoco, de nosotros para con la vida

pura-comun, à la que pertenece el muerto v la vive, como debemos vivirla nosotros aqui con puro y comun sentimiento en todas las dichas esenciales relaciones, como con todos los muertos respecto de todos los vivos, en la racional total Humanidad. Para tal puro y noble sentir, no debemos mirar al limite histórico entre la vida y la muerte sino como la ocasion critica, dentro de esta nuestra vida y con ella misma enlazada, de convertir nuestro sentimiento anterior predominantemente individual con el hoy muerto, en el sentimiento puro, eterno, pero humano de ahora, conforme a la relacion que ahora nos resta con ci, en la que es más intimo é inmediato con nosotros que antes en nuestra racional humanidad, que nos acompaña y obliga igual fundamentalmente de vivos ó muertos que de muertos á vivos, y funda asfeternamente (en este nuestro tiempo como en todo otro particular humano) nuestro sentimientos y creencias antedichas en este punto.

A tal noble, libre, generoso sentimiento para con los muertos, y al puro respetuoso sentimiento de nuestra Humanidad, superior

<sup>(1)</sup> Lo que piensan aun los mejores hoy que nos resta para con los muertos bajo la frase comun: sencomendar su alma à Dios, no mira al hombre esencial y racional, puro y entero en la esencia, y en esencial comunion con nosotros en nuestro Género; sino à una parte extraida del hombre, aislada y extrana à la Humanidad, viviendo en extraña sociedad como puro espiritu, y que se Ueva para si los sufragios por su alma.



igualmente á ambos reinos, faltamos hoy en nuestro modo comun de sentir y de conmemorar los muertos nuestros cercanos, y faltaremos todavía por muchisimo tiempo. Por esta falta somos en tal comun sentimiento irreligiosos para con Dios mismo, que en su absoluta y suprema vida sostiene y vivifica eternamente nuestra Humanidad, toda en uno, toda en cada parte y tiempo humano, toda en sus vivas correspondencias en el todo de cada género (sin rompimiento de la vida en el limite de unas partes à otras). En tal respecto Dios vive realmente en cada uno de nosotros, y quiere ser conformente vivido y correspondido de nuestra parte en todas nuestras humanas relaciones, inmediatas como extremas y supremas.

## INDICE.

|          | P                                | GINAS |
|----------|----------------------------------|-------|
| Ad<br>Pr | vertencia                        | 5 9   |
|          | INTRODUCCION.                    |       |
|          | LA GONGIENGIA.                   |       |
| I        | El conocimiento Yo               | 19    |
| П        | Principio y criterio del cono-   | 111   |
|          | cimiento de mi conciencia.       | 27    |
| Ш        | Primera parte de la conciencia.  | 31    |
| IV       | Segunda par te de la conciencia. | 34    |
| V        | Primera seccion. Cómo conoz-     | 13.0  |
|          | comi cuerpo y lo sensiblena-     |       |
|          | tural                            | 37    |
| VI       | Segunda seccion. Del Espiritu.   |       |
|          | El Mudar, el Fundamento.         |       |
|          | la Potencia, la Actividad y      |       |
|          | la Vida                          | 44    |
| TXVIO    |                                  | 2     |



| The state of the s | AGINAS   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| VII Mis actividades determinadas de pensar, sentir, querer VIII Del fundamento                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 56<br>63 |
| PRIMERA PARTE.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |          |
| LA MURREE,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |          |
| Plan de tratar la muerte                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 75       |
| Primera Seccion. — Estudio de la muerte en mi conciencia.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |          |
| Capítulo I. De los motivos que nos hacen pensar en la muerte                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |          |
| Capitulo II. Punto de partida pa-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |          |

ra el conocimiento

de la muerte. . .

mos de la muerte...

muerte. . . . .

Como què pienso yo la

Capitulo III. De la certeza que tene-

Capitulo IV.

99

108

115

PÁGINAS

| Segunda Sec   | cion Estudio de la       |       |
|---------------|--------------------------|-------|
|               | muerte en si.            |       |
| Capitulo I.   | Análisis de la nega-     |       |
|               | cion                     | 129   |
| Capitulo II.  | Aplicacion de la doc-    |       |
|               | trina de la nega-        |       |
|               | cion a la muerte.        | 139   |
| Capitulo III. | De la muerte como ne-    |       |
|               | gacion de esta vida      | 146   |
| Torcore Saga  |                          |       |
| Toronta Sece  | ion. — De la superviven- | Oes I |
| Courte to F   |                          | 0     |
| Capítulo I.   | De lo que muere y de lo  |       |
|               | que sobrevive en mi      | 157   |
| Capitulo II.  | De la vida futura.       | 176   |
| Capitulo III, | Detterrorque noscau-     |       |
|               | sa la muerte             | 195   |
| Cuenta Cassin | n Daza                   |       |
| Cuarta Seccio | n.—De la muerte de las   |       |
|               | partes en el hombre.     |       |
| Capitulo I.   | De la muerte del         |       |
|               | cuerpo                   | 207   |
| Capitulo II.  | De la muerte del         |       |
|               | espiritu                 | 232   |



#### SEGUNDA PARTE.

LA COMUNION DE LOS VIVOS CON LOS MUERTOS.

Primera Seccion .- Teórica.

Capitulo II.

PÁGINAS

291

309

Capitulo I. Consideracion sintética del asunto. . 245 Analisis del senti-Capitulo II. miento de nuestra comunion con los muertos. . . . . 257 Capitulo III. Del fundamento de nuestra comunion con los muertos. . 277 Segunda Seccion .- Práctica. Capitulo I. Cómo sentimos y honramos hoy à los

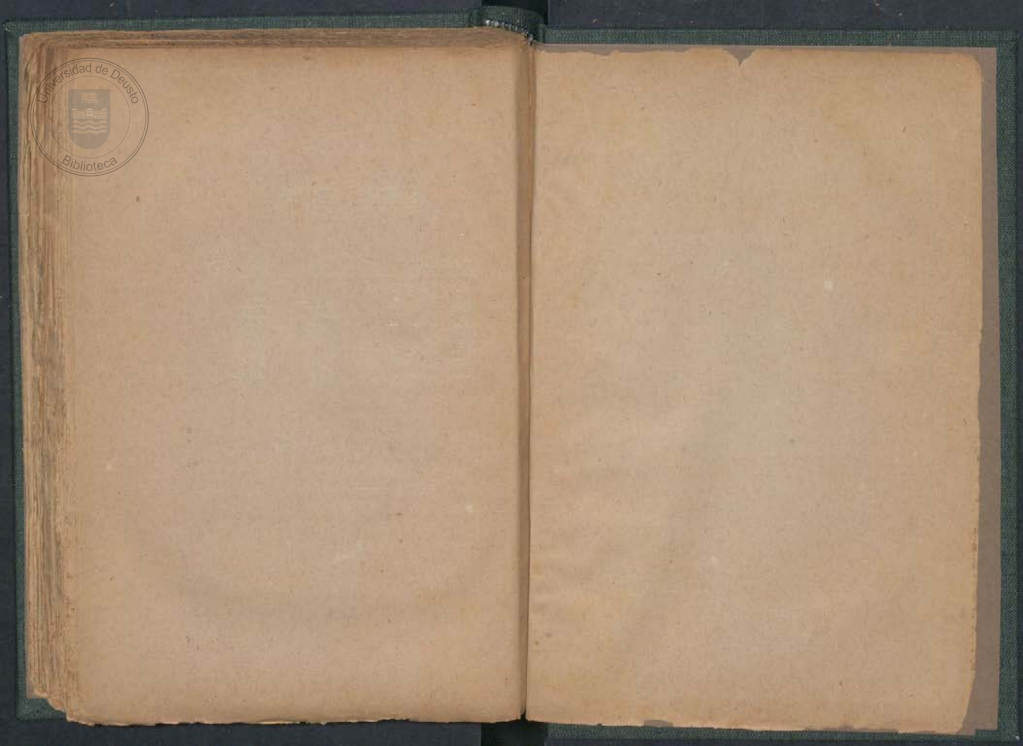
muertos. . . .

De cómo hemos de cultivar el sentimiento de nueztra comunion con los muer-

# ERRATAS.

| Página | Line | a  |    |    | Dice   | Debe decir |
|--------|------|----|----|----|--------|------------|
| 32     | 8.   |    |    |    | 10     | el         |
| 56     | 4    |    |    | 45 | VI.    | VII.       |
| 63     | 13   | 1  | 7. | 10 | VII.   | VIII.      |
| 165    | 23.  |    |    | 10 | Osiris | Odino '    |
| 182    | 8 de | la | no | ta | 6      | no         |
| 193    | 13 . |    | 4  | 0  | vida   | vivido     |

---





### ESCUELA DE FARMACIA.

BAJO LA DIRECCION

DEL INGENIERO DOCTOR, D. MANUEL MOLINA.

DAOIZ NUM. 2.

En esta escuela se enseñan todas las asignaturas de la facultad de Farmacia hasta el grado de licenciado.

Para ingresar se necesita ser Bachiller.

ESTUDIOS PREPARATORIOS.

Quimica general. Historia natural.

PERIÓDO DE LA LICENCIATURA.

PRIMER AND.

Materia Farmacéutico mineral y animal. Materia Farmaceutico vegetal.

SEGUNDO AÑO.

Farmacia Quimico inorganica.

TERCER ANO.

Farmacia Quimico orgánica.

CUARTO AÑO.

Práctica de operaciones farmacénticas. Reconocimiento de plantas y productos medicinales.

Las ssignaturas se esplican con arreglo à los autores y programas vigentes, y los alumnos podrán sufrir el exémen en cualquiera de las facultades oficiales.



# POR LA BIBLIOTECA

CIENTEFIND-LUTERARIA

Vicines de Invienno, por Federico de Castro. 14 rs.

En Autr. Cameriano en España, por J. D. Passavant, Director del Museo de Franfort, Traducido directamente del aleman y anotado por Claudio Boutelou, 14 rs.

#### LIBROS

que publicará la Elblioteca Cientifico-Literacia en el trimestre que comienza en 1,º de Junio.

La Pintona en el Siglo XIX, por Claudio Boutelou.

Historia de Los Musulmanes de España, por Dozi, tradacido y anotado por Federico de Castro, Tomo I.

Historia de Los Mulumanes de España, por Dozi, traducido y anotado por Federico de Castro, Tomo II.

